Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480

Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

KEARIFAN LOKAL DAN PRAKTIK PEMBACAAN SURAH YASIN
MALAM JUM’AT DI KALANGAN ETNIK MADURA
SUNGAI BAKAU BESAR DARAT

LOCAL WISDOM AND PRACTICE OF RECITATION OF SURAH
YASIN ON FRIDAY NIGHTS AMONG THE MADURAN ETHNIC
COMMUNITY SUNGAI MAKROW BESAR LANAT

Abdullah', Saifuddin Herlambang?, Lugman Abdul Jabbar®

"Institut Agama Islam Negeri Pontianak, Email : Abdullahkpi2757@gmail.com
Ynstitut Agama Islam Negeri Pontianak, Email : sayf.herlambang@gmail.com
3Institut Agama Islam Negeri Pontianak, Email : lugman_ajabbar@iainptk.ac.id

*email koresponden: Abdullahkpi2757@gmail.com

DOI: https://doi.org/10.62567/ijis.v2i1.2198

Abstract

This study examines the local wisdom and practice of reciting Surah Yasin on Friday nights among
the Madurese ethnic group of Sungai Bakau Besar Darat from the perspective of the Living Qur'an.
The aim of the study is to analyze the socio-religious meaning of the Yasin tradition. living tradition
in society. The research used a descriptive qualitative approach with religious ethnography methods
through participatory observation, in-depth interviews with religious and community leaders, and
documentation. The research results show that Yasinan serves as a medium for strengthening faith, a
means of social integration, a reinforcement of the Islamic identity of the Madurese ethnic group, and
a space for negotiation between sacred texts and local culture. This tradition embodies the values of
togetherness, mutual cooperation, spirituality, respect for ancestors and parents, and intergenerational
religious education. From the perspective of the Living Qur'an, Surah Yasin appears as a living text
that is not only read but also lived through rituals, symbols, and social relations, thus becoming a
source of hope, prayer, and collective salvation. This research confirms that local wisdom does not
contradict the Qur'an, but rather serves as a medium for contextualizing Qur'anic values in the social
life of society. The implications of this research are both theoretical in strengthening the study of the
Living Qur'an and practical for the development of education, cultural preaching, and the preservation
of local Islamic traditions.

Keywords : Living Qur'an, Yasinan, local wisdom, Madurese ethnicity, Sungai Bakau Besar Darat,
local Islam.

Abstrak

Penelitian ini mengkaji kearifan lokal dan praktik pembacaan Surah Yasin malam Jumat di kalangan

363

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
mailto:Abdullahkpi2757@gmail.com
mailto:sayf.herlambang@gmail.com
mailto:luqman_ajabbar@iainptk.ac.id
mailto:Abdullahkpi2757@gmail.com
https://doi.org/10.62567/ijis.v2i1.2198

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

etnik Madura Sungai Bakau Besar Darat dalam perspektif Living Qur’an. Tujuan penelitian adalah
menganalisis makna sosial-religius tradisi Yasinan, relasinya dengan nilai kearifan lokal, serta proses
transformasi teks Al-Qur’an menjadi tradisi hidup dalam masyarakat. Penelitian menggunakan
pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode etnografi agama melalui observasi partisipatif,
wawancara mendalam dengan tokoh agama dan masyarakat, serta dokumentasi. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa Yasinan berfungsi sebagai media penguatan iman, sarana integrasi sosial, peneguh
identitas keislaman etnik Madura, dan ruang negosiasi antara teks suci dan budaya lokal. Tradisi ini
mengandung nilai kebersamaan, gotong royong, spiritualitas, penghormatan kepada leluhur dan orang
tua, serta pendidikan keagamaan antar generasi. Dalam perspektif Living Qur’an, Surah Yasin tampil
sebagai teks hidup yang tidak hanya dibaca, tetapi dihidupi melalui ritual, simbol, dan relasi sosial,
sehingga menjadi sumber harapan, doa, dan keselamatan kolektif. Penelitian ini menegaskan bahwa
kearifan lokal tidak bertentangan dengan Al-Qur’an, melainkan menjadi medium kontekstualisasi nilai-
nilai Qur’ani dalam kehidupan sosial masyarakat. Implikasi penelitian ini bersifat teoretis dalam
penguatan kajian Living Qur’an dan praktis bagi pengembangan pendidikan, dakwah kultural, serta
pelestarian tradisi Islam lokal.

Kata Kunci : Living Qur’an, Yasinan, kearifan lokal, etnik Madura, Sungai Bakau Besar Darat, Islam
lokal.

1. PENDAHULUAN

Dalam konteks masyarakat Muslim Nusantara, Al-Qur’an tidak hanya dipahami
sebagai teks suci yang dibaca secara individual, tetapi juga sebagai praktik kehidupan sosial
yang dinamis dan terinternalisasi dalam tradisi keagamaan masyarakat (Riyaldi, Muslim &
Kafrawi, 2025). Tradisi seperti yasinan merupakan contoh konkret dari bagaimana Al-Qur’an
berubah fungsi dari teks simbolik menjadi pengalaman sosial yang terus dibangun bersama
(Riyaldi et al., 2025; Hasan, Hidayat, & Nizamia, 2025). Pendekatan ini sering dirujuk dalam
kajian Living Qur’an, yaitu fenomena di mana karya sucitermasuk Al-Qur’an—
dioperasionalkan secara langsung oleh masyarakat dalam aktivitas ritual sehari-hari
(Awaliatul Laili, 2024; Maulana, 2025). Lebih jauh, tradisi pembacaan yang dilakukan secara
kolektif, seperti yasinan, tidak hanya dimaksudkan sebagai ibadah religius, tetapi juga
menjadi mekanisme simbolis integrasi sosial, pemeliharaan solidaritas komunitas, serta ruang
komunikasi sosial yang memperkuat ikatan kelompok (Riyaldi et al., 2025; Awaliatul Laili,
2024). Dengan demikian, praktek yasinan dapat dilihat sebagai manifestasi praktis dari Living
Qur’an Al-Qur’an yang terus dihidupkan dalam bentuk ritual sosial dan budaya. Tradisi
Yasinan sebagai Praktik Keagamaan yang Mengakar di Masyarakat Nusantara

Tradisi yasinan pembacaan bersama Surah Yasin secara ritmis dan kolektif
merupakan praktek keagamaan yang diwariskan turun-temurun di banyak komunitas Muslim
Indonesia (Sagir & Hasan, 2025). Penelitian terhadap Yasinan di berbagai lokasi
menunjukkan bahwa tradisi ini telah menjadi bagian tak terpisahkan dari kehidupan religius
masyarakat, baik dalam konteks ritual keluarga, kemasyarakatan maupun saat-saat peristiwa
penting seperti peringatan kematian (Riyaldi et al., 2025; Nursalim, Satriah, & Hasan, 2025).
Tradisi ini membawa makna religius mendalam, sekaligus berfungsi sebagai wadah interaksi
sosial yang memperkuat jaringan solidaritas antarindividu (Maisha, Mutiani, & Marwan,

364

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
. Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

2025). Bahkan tradisi Yasinan terbukti bukan sekadar ritual tunduk baca teks, melainkan
sudah dikonstruksi sebagai praktik sosial yang mengandung nilai-nilai etika, solidaritas, dan
identitas komunal (Muniri, 2025; Sagir & Hasan, 2025). Beberapa penelitian juga
menunjukkan bagaimana Yasinan menjadi bagian dari acara seperti slametan atau kenduren,
di mana pembacaan al-Qur’an dipadukan dengan tradisi lokal setempat (Sagir & Hasan, 2025;
Hadi, 2025). Etnik Madura dan Karakter Religiusitasnya Etnik Madura terkenal sebagai salah
satu kelompok etnis di Indonesia yang mengakar kuat dalam praktik Islam tradisional, dengan
penekanan pada pembinaan ukhuwah, ketaatan ritual, dan penghormatan sosial terhadap figur
kyai dan pesantren (Wikipedia, 2025; Hadi, 2025). Sebagian besar masyarakat Madura
memiliki latar belakang Nahdlatul Ulama (NU) organisasi Muslim tradisional yang
menekankan tawasul, tahlil, dan tradisi lokal yang moderat dalam kehidupan keagamaan
(Wikipedia, 2025; Hadi, 2025). Penelitian tentang kehidupan religius masyarakat Madura
menggambarkan bahwa praktik Al-Qur’an tidak hanya terjadi dalam ranah ibadah individual,
tetapi terintegrasi dalam kehidupan budaya masyarakat, termasuk dalam bentuk tradisi baca
bersama, majelis doa, dan kegiatan komunitas yang bersifat ritualistik namun sarat makna
sosial (Shidgon & Ramadhan, 2025). Realitas ini menunjukkan bahwa religiusitas etnik
Madura memiliki karakter kolektif, ritmis, dan terinternalisasi dalam struktur budaya lokal
mereka. Konteks Lokal Sungai Bakau Besar Darat: Sosial, Budaya, dan Keberagamaan.
Sungai Bakau Besar Darat merupakan komunitas lokal di Kalimantan Barat dengan kehadiran
komunitas etnik Madura yang telah berkembang sejak beberapa dekade lalu. Penelitian
sebelumnya di daerah serupa mengungkap bahwa tradisi Yasinan di komunitas Madura
setempat mulai dibentuk sejak awal pendirian komunitas tersebut dan berkembang menjadi
aktivitas sosial ritual yang penuh kearifan lokal (Tradisi Yasinan Etnis Madura di Desa Madu
Sari, 2025). Dalam konteks tersebut, Yasinan tidak hanya berfungsi sebagai ibadah kolektif
tetapi juga sebagai alat sosialisasi nilai budaya Madura, pembentukan identitas komunitas,
dan penguatan hubungan sosial antaranggota masyarakat.

Konteks sosial-budaya ini mencerminkan bahwa praktik agama lokal di Sungai Bakau
Besar Darat merupakan representasi dari interaksi dinamis antara teks agama (Al-Qur’an)
dengan nilai-nilai tradisional yang hidup di masyarakat lokal, membentuk pola keberagamaan
yang khas namun tetap berakar kuat pada Islam. Pentingnya Mengkaji Yasinan sebagai
Bentuk Kearifan Lokal Berbasis Al-Qur’an Kajian terhadap tradisi Yasinan penting dilakukan
karena tradisi ini merupakan ruang resonansi antara Islam universal dan nilai-nilai budaya
lokal, yang menunjukkan bagaimana teks Al-Qur’an dihidupkan dan dinarasikan kembali
dalam konteks sosial masyarakat Indonesia (Awaliatul Laili, 2024; Sagir & Hasan, 2025).
Penelitian ini diharapkan dapat mengungkap aspek kearifan lokal yang terkandung dalam
praktik Yasinan, seperti nilai solidaritas, gotong royong, silaturrahmi, dan integrasi sosial
yang berlandaskan pada ajaran Qur’an (Febriani et al., 2025; Riyaldi et al., 2025). Selain itu,
studi ini juga berkontribusi pada literatur Living Qur’an, memperluas pemahaman akademis
tentang bagaimana Al-Qur’an tidak hanya menjadi teks yang dibaca tetapi dijadikan landasan
identitas sosial dan praktik budaya (Riyaldi et al., 2025; Maulana, 2025). Pendekatan

365

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
. Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

kualitatif terhadap fenomena ini diharapkan memberikan wawasan tentang interaksi antara
agama, budaya dan masyarakat, serta bagaimana komunitas lokal mempertahankan tradisi
religiusnya di tengah perubahan sosial..

2. METODE PENELITIAN

Penelitian ini secara khusus memfokuskan kajian pada praktik pembacaan Surah Yasin
malam Jumat di kalangan etnik Madura di Sungai Bakau Besar Darat sebagai fenomena
keagamaan yang hidup (living practice) dan mengandung nilai-nilai kearifan lokal. Fokus dan
batasan masalah ditetapkan untuk memperjelas ruang lingkup kajian, menghindari generalisasi
berlebihan, serta menjaga kedalaman analisis sesuai dengan pendekatan Living Qur’an dan
studi sosial-keagamaan (Creswell, 2014; Moleong, 2018). Praktik Pembacaan Surah Yasin
Malam Jumat Fokus utama penelitian ini adalah praktik pembacaan Surah Yasin yang
dilakukan secara rutin setiap malam Jumat oleh masyarakat etnik Madura di Sungai Bakau
Besar Darat. Praktik ini dipahami bukan sekadar sebagai aktivitas membaca teks Al-Qur’an,
tetapi sebagai ritual sosial-keagamaan yang terstruktur, kolektif, dan bermakna (Riyaldi,
Muslim, & Kafrawi, 2021; Sagir & Hasan, 2020).

Dalam kajian Living Qur’an, pembacaan Surah Yasin malam Jumat dipandang sebagai
bentuk resepsi fungsional dan kultural terhadap Al-Qur’an, di mana masyarakat memaknai
Surah Yasin sebagai sarana mendekatkan diri kepada Allah, memohon keselamatan,
keberkahan, dan ketenangan batin (Mustaqim, 2012; Huda, 2016). Praktik ini juga sering
dikaitkan dengan keyakinan tentang keutamaan Surah Yasin sebagai “jantung Al-Qur’an”
(qalb al-Qur’an), meskipun secara teologis hal ini merupakan hasil konstruksi tradisi ulama
dan budaya Muslim (Azra, 2013; Muniri, 2020). Kearifan Lokal yang Melatarbelakangi Fokus
kedua penelitian ini adalah kearifan lokal (local wisdom) yang melatarbelakangi dan menyertai
praktik Yasinan malam Jumat. Kearifan lokal dipahami sebagai nilai-nilai, norma,
pengetahuan, dan kebiasaan yang tumbuh dan diwariskan dalam komunitas lokal serta menjadi
pedoman dalam kehidupan sosial mereka (Geertz, 1983; Koentjaraningrat, 2009). Dalam
konteks masyarakat Madura, kearifan lokal seringkali terwujud dalam bentuk, ta’zim kepada
kyai dan sesepuh, budaya kolektivitas dan kebersamaan, etos hormat terhadap tradisi, dan
nilai kekeluargaan yang kuat (Hefner, 2011; Hadi, 2019). Tradisi Yasinan tidak berdiri sendiri,
tetapi terjalin erat dengan nilai-nilai lokal seperti. gotong royong, silaturahmi, tengka (tata
krama), serta penghormatan terhadap leluhur (Syaifuddin, 2015; Muniri, 2020). Penelitian ini
membatasi kajian kearifan lokal pada nilai-nilai yang secara langsung termanifestasi dalam
praktik Yasinan, bukan seluruh sistem budaya Madura. Dengan demikian, fokus diarahkan
pada bagaimana nilai local. mengatur mekanisme pelaksanaan Yasinan, membentuk sikap
jamaah, dan memperkuat keberlanjutan tradisi tersebut (Ricklefs, 2012; Shidqon & Ramadhan,
2021). Makna Sosial, Spiritual, dan Budaya

Fokus ketiga penelitian ini adalah makna sosial, spiritual, dan budaya yang dilekatkan
masyarakat etnik Madura pada praktik pembacaan Surah Yasin malam Jumat. Dalam
perspektif sosiologi agama, ritual keagamaan tidak hanya berfungsi sebagai sarana ibadah,

366

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
. Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

tetapi juga sebagai media pembentukan solidaritas sosial, identitas kolektif, dan integrasi
budaya (Durkheim, 1912/2001; Turner, 1969). Secara sosial, Yasinan berfungsi sebagai, sarana
mempererat hubungan antarwarga, media komunikasi sosial, serta ruang penyelesaian masalah
secara kultural (Sztompka, 2004; Maulana, 2017). Secara spiritual, Yasinan dimaknai sebagai.
bentuk pendekatan diri kepada Allah (tagarrub ilallah), sarana memohon keselamatan,
ampunan, dan keberkahan, serta media ketenangan batin dan penguatan iman (Nasr, 2003; Al-
Attas, 1995). Secara budaya, Yasinan menjadi, simbol identitas keislaman lokal, penanda
keberlanjutan tradisi Madura, serta wujud konkret akulturasi antara Islam dan budaya lokal
(Azra, 2013; Abdullah, 2017). Penelitian ini membatasi analisis makna pada persepsi dan
pengalaman subjektif masyarakat lokal, bukan pada penilaian normatif teologis tentang benar-
salahnya praktik Yasinan. Dengan demikian, pendekatan yang digunakan bersifat deskriptif-
interpretatif, bukan evaluatif-dogmatis (Moleong, 2018; Creswell, 2014). merupakan
penjabaran fokus persoalan yang akan diteliti secara operasional, agar ruang lingkup kajian
dapat dijelaskan secara sistematik dan dapat diuji secara empiris. Berdasarkan konteks
penelitian ini, rumusan masalah dirumuskan melalui tiga pertanyaan penelitian utama berikut.
Bagaimana praktik pembacaan Surah Yasin malam Jumat di kalangan etnik Madura Sungai
Bakau Besar Darat? Penelitian ini memfokuskan pada praktik pembacaan Surah Yasin yang
dilaksanakan setiap malam Jumat di komunitas etnik Madura Sungai Bakau Besar Darat
sebagai bagian dari ritual keagamaan yang hidup (lived religion). Praktik keagamaan harus
dipahami tidak hanya sebatas teks, tetapi sebagai fenomena sosial budaya yang berkembang
bersama masyarakatnya (Ammerman, 2013. Csordas, 2009). Dalam konteks Muslim
Nusantara, tradisi pembacaan Surah Yasin secara berjamaah telah menjadi salah satu bentuk
ritual kelompok yang merepresentasikan nilai sosial, solidaritas, dan identitas komunitas
(Riyaldi, Muslim, & Kafrawi, 2021; Sagir & Hasan, 2020). Pembacaan Surah Yasin malam
Jumat sering dikaitkan dengan pola ritual kolektif, seperti tahlil, doa bersama, dan jamuan
masyarakat, yang terstruktur serta memiliki peran sosial tertentu (Muniri, 2020; Maulana,
2017). Kajian praktik ini akan menelaah pola pelaksanaan ritual (tempat, waktu, urutan
bacaan), aktor sosial yang terlibat (kyai, tuan rumah, jamaah), serta makna simbolik di balik
praktik itu sendiri (Hadi, 2019; Mustaqim, 2012). Analisis ini penting untuk memahami
bagaimana ritual keagamaan khas ini berjalan sebagai sebuah praktik sosial, tidak sekadar
rutinitas religius (Durkheim, 1912/2001; Turner, 1969). Nilai-nilai kearifan lokal apa yang
terkandung dalam tradisi tersebut? Tradisi Yasinan tidak berdiri sendiri sebagai praktik ritual
semata, tetapi dibentuk oleh kearifan lokal masyarakat Madura yang menetap di Sungai Bakau
Besar Darat. Kearifan lokal merujuk pada pengetahuan, nilai dan norma yang tumbuh dari
pengalaman bersama dalam konteks geografis dan historis lokal (Geertz, 1983.
Koentjaraningrat, 2009). Nilai-nilai seperti gotong royong, silaturahmi, etika saling
menghormati antar anggota masyarakat, serta penghormatan terhadap tokoh agama (ta’zhim
kyai) adalah karakteristik khas yang teridentifikasi dari masyarakat Madura (Hefner, 2011;
Shidqon & Ramadhan, 2021). Penelitian terdahulu menunjukkan bagaimana ritual religius di
komunitas Muslim Indonesia sering berfungsi sebagai mekanisme internalisasi nilai budaya

367

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

lokal (Azra, 2013; Abdullah, 2017). Dalam tradisi Yasinan, nilai-nilai tersebut terejawantah
dalam cara pelaksanaan ritual, bentuk interaksi sosial, serta simbolisme yang mengikat anggota
komunitas satu sama lain. Dengan demikian, pertanyaan ini bertujuan untuk mengidentifikasi
dan menganalisis nilai-nilai kearifan lokal yang melandasi dan terwujud dalam tradisi
pembacaan Surah Yasin malam Jumat sesuai pengalaman masyarakat setempat. Bagaimana
masyarakat memaknai Surah Yasin dalam kehidupan sosial dan spiritual mereka? Makna ritual
merupakan aspek penting dalam studi antropologi dan sosiologi agama. Ritual tidak hanya
dilaksanakan, tetapi juga dimaknai oleh pelakunya dalam kehidupan sehari-hari (Turner, 1969;
Csordas, 1994). Pertanyaan ketiga penelitian ini menyoroti cara masyarakat memaknai Surah
Yasin baik dalam konteks sosial maupun spiritual. Dalam perspektif spiritual, pembacaan
Surah Yasin sering dipandang sebagai, wasilah mendekatkan diri kepada Allah, bekal doa
untuk anggota keluarga yang telah meninggal, serta pencipta ketenangan batin (inner peace)
(Nasr, 2003; Al-Attas, 1995). Sedangkan dalam konteks sosial, makna tersebut bisa mencakup.
pembentukan solidaritas komunitas, pemeliharaan hubungan interpersonal, serta dukungan
moral dalam kehidupan kolektif (Maulana, 2017; Sztompka, 2004). Penelitian ini akan
menelusuri narasi subjektif masyarakat tentang Surah Yasin, termasuk. pengalaman pribadi
dan komunitas, simbolisme ritual, serta peran tradisi tersebut dalam pembentukan identitas
sosial mereka. Pendekatan ini menggunakan perspektif emic atau perspektif dari dalam
komunitas (Moleong, 2018; Creswell, 2014), sehingga tidak menilai ritual secara normatif
teologis, tetapi lebih pada pemahaman bagaimana masyarakat itu sendiri memaknainya. Tujuan
penelitian merupakan penjabaran operasional dari rumusan masalah yang berfungsi untuk
memberi arah, fokus, dan batas kerja ilmiah penelitian (Creswell, 2014; Moleong, 2018).
Dalam penelitian kualitatif berbasis kajian Living Qur’an dan kearifan lokal, tujuan penelitian
tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga interpretatif dan analitis, yaitu berusaha memahami
makna di balik praktik sosial keagamaan masyarakat (Geertz, 1983; Csordas, 1994).
Berdasarkan rumusan masalah yang telah ditetapkan, penelitian ini memiliki tiga tujuan utama
sebagai berikut. Mendeskripsikan Praktik Yasinan Malam Jumat bertujuan pertama penelitian
ini adalah mendeskripsikan secara rinci praktik pembacaan Surah Yasin malam Jumat di
kalangan etnik Madura Sungai Bakau Besar Darat. Deskripsi ini mencakup bentuk
pelaksanaan, urutan ritual, waktu dan tempat, aktor yang terlibat, serta dinamika sosial yang
menyertainya. Dalam tradisi penelitian kualitatif, deskripsi mendalam (thick description)
menjadi kunci untuk memahami praktik sosial secara utuh (Geertz, 1973; Creswell, 2014).
Dalam perspektif Living Qur’an, praktik Yasinan dipahami sebagai resepsi masyarakat
terhadap Al-Qur’an dalam bentuk tindakan sosial (Mustaqim, 2012; Huda, 2016). Oleh karena
itu, penelitian ini bertujuan menggambarkan. bagaimana Yasinan dilaksanakan (berjamaah,
bergiliran, di rumah atau surau), siapa saja yang berperan (kyai, tokoh masyarakat, jamaah),
serta bagaimana struktur ritual tersebut terbentuk dan dipertahankan. Deskripsi ini penting
karena ritual keagamaan tidak pernah netral; ia selalu sarat dengan simbol, nilai, dan relasi
sosial (Turner, 1969; Durkheim, 1912/2001). Dengan mendeskripsikan praktik Yasinan secara
detail, penelitian ini diharapkan dapat menampilkan realitas keberagamaan masyarakat Madura

368

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
. Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

dalam konteks lokal Sungai Bakau Besar Darat secara empiris dan kontekstual (Hadi, 2019;
Shidqon & Ramadhan, 2021). Mengungkap Nilai Kearifan Lokal yang Menyertainya Tujuan
kedua penelitian ini adalah mengungkap nilai-nilai kearifan lokal (local wisdom) yang
melandasi dan menyertai praktik Yasinan malam Jumat. Kearifan lokal dipahami sebagai
sistem nilai, norma, dan pengetahuan lokal yang tumbuh dari pengalaman historis masyarakat
dan diwariskan secara turun-temurun (Geertz, 1983; Koentjaraningrat, 2009). Dalam konteks
masyarakat Madura, nilai-nilai seperti. gotong royong, silaturahmi, ta’zim kepada kyai dan
sesepuh, etika kebersamaan, serta penghormatan terhadap tradisi merupakan bagian integral
dari struktur budaya mereka (Hefner, 2011; Hadi, 2019). Penelitian ini bertujuan menelusuri
bagaimana nilai-nilai tersebut. terinternalisasi dalam mekanisme Yasinan, diekspresikan
melalui sikap dan perilaku jamaah, serta berfungsi menjaga keberlanjutan tradisi Yasinan di
tengah perubahan sosial. Menurut Abdullah (2017) dan Syaifuddin (2015), tradisi keagamaan
di Indonesia seringkali menjadi medium utama pewarisan nilai lokal. Dengan demikian,
penelitian ini tidak hanya melihat Yasinan sebagai ritual religius, tetapi juga sebagai media
transmisi budaya dan pendidikan sosial berbasis nilai Qur’ani (Azra, 2013; Ricklefs, 2012).
Menganalisis Makna Sosial-Keagamaan Tradisi Yasinan

Tujuan ketiga penelitian ini adalah menganalisis makna sosial dan keagamaan (spiritual)
tradisi Yasinan bagi masyarakat etnik Madura di Sungai Bakau Besar Darat. Dalam sosiologi
dan antropologi agama, makna ritual menjadi aspek sentral karena ritual tidak hanya dilakukan,
tetapi juga dimaknai, dirasakan, dan diinternalisasi oleh pelakunya (Turner, 1969; Csordas,
1994). Secara sosial, Yasinan berfungsi sebagai. sarana mempererat solidaritas sosial, media
komunikasi dan interaksi antarwarga, serta ruang integrasi dan kohesi sosial (Sztompka, 2004;
Maulana, 2017). Secara keagamaan (spiritual), Yasinan dimaknai sebagai. bentuk pendekatan
diri kepada Allah (tagarrub ilallah), sarana memohon ampunan, keselamatan, dan keberkahan,
serta media ketenangan batin dan penguatan iman (Nasr, 2003; Al-Attas, 1995). Penelitian ini
bertujuan menggali makna tersebut dari perspektif emik, yaitu berdasarkan pengalaman dan
penuturan langsung masyarakat, bukan dari penilaian normatif teologis (Moleong, 2018;
Creswell, 2014). Dengan demikian, analisis yang dilakukan bersifat interpretatif, berusaha
memahami bagaimana masyarakat memaknai Surah Yasin sebagai bagian dari kehidupan
sosial dan spiritual mereka (Huda, 2016; Muniri, 2020). Melalui analisis ini, penelitian
diharapkan dapat menunjukkan bahwa tradisi Yasinan bukan sekadar rutinitas, tetapi
merupakan ruang perjumpaan antara teks suci (Al-Qur’an), budaya lokal, dan struktur sosial
masyarakat (Azra, 2013; Shidqon & Ramadhan, 2021)..

3. HASIL DAN PEMBAHASAN

Berdasarkan hasil wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi yang
dilakukan di penelitian merupakan penjelasan tentang kontribusi ilmiah dan praktis yang
diharapkan dari hasil penelitian. Dalam konteks penelitian kualitatif berbasis kajian Living
Qur’an dan kearifan lokal, manfaat penelitian tidak hanya diarahkan pada pengayaan literatur
akademik, tetapi juga pada penguatan praktik sosial-keagamaan masyarakat (Creswell, 2014;

369

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
. Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

Moleong, 2018). Penelitian tentang tradisi Yasinan malam Jumat di kalangan etnik Madura
Sungai Bakau Besar Darat diharapkan memberikan manfaat baik secara teoretis maupun
praktis sebagai berikut. Manfaat Teoretis: Pengembangan Kajian Living Qur’an dan Islam
Lokal

Secara teoretis, penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah keilmuan dalam
studi Living Qur’an dengan menghadirkan data empiris tentang bagaimana Al-Qur’an
dipraktikkan, dimaknai, dan dihidupkan dalam konteks budaya lokal masyarakat Madura di
Kalimantan Barat. Living Qur’an sebagai pendekatan memandang Al-Qur’an bukan hanya
sebagai teks normatif, tetapi sebagai realitas sosial yang terus berinteraksi dengan budaya,
tradisi, dan struktur sosial masyarakat (Mustaqim, 2012; Huda, 2016). Selama ini, kajian Al-
Qur’an di Indonesia masih didominasi oleh pendekatan tafsir tekstual dan normatif (Azra,
2013; Abdullah, 2017). Oleh karena itu, penelitian ini memberikan kontribusi penting dalam
menggeser fokus kajian dari teks ke praktik, dari normativitas ke pengalaman keberagamaan,
serta dari universalitas ke konteks lokal (Geertz, 1983; Csordas, 1994). Dengan mengkaji
tradisi Yasinan sebagai praktik Living Qur’an, penelitian ini juga memperkuat perspektif
bahwa Al-Qur’an beroperasi dalam berbagai bentuk resepsi: teologis, fungsional, dan kultural
(Muniri, 2020; Shidqon & Ramadhan, 2021). Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa
keberagamaan masyarakat tidak bersifat tunggal, melainkan plural, kontekstual, dan dinamis
(Hefner, 2011; Ricklefs, 2012). Selain itu, penelitian ini berkontribusi pada pengembangan
kajian Islam lokal (local Islam / Islam Nusantara) yang menekankan dialog antara ajaran Islam
dan budaya setempat (Azra, 2013; Abdullah, 2017). Tradisi Yasinan dalam masyarakat Madura
menunjukkan bagaimana nilai-nilai Qur’ani bernegosiasi dengan kearifan lokal, sehingga
menghasilkan bentuk keberagamaan yang khas namun tetap berada dalam kerangka Islam
(Syaifuddin, 2015; Hadi, 2019). Dengan demikian, secara teoretis penelitian ini diharapkan.
memperkaya perspektif Living Qur’an dengan konteks etnik Madura di wilayah perantauan,
memperluas pemahaman tentang relasi Islam dan budaya lokal, serta menjadi referensi bagi
penelitian lanjutan dalam bidang studi Al-Qur’an, antropologi agama, dan sosiologi Islam.
Manfaat Praktis. Pelestarian Tradisi dan Penguatan Moderasi Beragama Secara praktis,
penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi nyata bagi pelestarian tradisi Yasinan sebagai
warisan budaya religius lokal serta penguatan nilai-nilai moderasi beragama di tengah
masyarakat. Tradisi Yasinan bukan hanya ritual ibadah, tetapi juga ruang pembentukan
karakter sosial, etika kebersamaan, dan solidaritas komunitas (Maulana, 2017; Sztompka,
2004). Dalam konteks masyarakat multikultural seperti di Kalimantan Barat, tradisi keagamaan
lokal yang inklusif dan damai memiliki peran strategis dalam menjaga harmoni sosial,
mencegah konflik keagamaan, serta memperkuat kohesi sosial (Hefner, 2011. Azra, 2013).
Penelitian ini diharapkan dapat menjadi dasar akademik untuk mendorong pelestarian tradisi
Yasinan sebagai identitas kultural-religius masyarakat Madura, memperkuat kesadaran
generasi muda terhadap nilai luhur tradisi lokal, serta menghindarkan tradisi dari stigma bid‘ah
atau praktik menyimpang yang sering muncul dalam wacana keagamaan kontemporer (Hadji,
2019. Syaifuddin, 2015). Lebih jauh, penelitian ini relevan dengan agenda penguatan moderasi

370

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
. Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

beragama yang dicanangkan oleh pemerintah Indonesia. Moderasi beragama menekankan
nilai. tawassuth (moderat), tasamuh (toleran), tawazun (seimbang), dan i‘tidal (adil) dalam
kehidupan beragama (Kemenag RI, 2019; Azra, 2013). Tradisi Yasinan yang bersifat kolektif,
inklusif, dan berbasis kebersamaan dapat menjadi media internalisasi nilai moderasi beragama
di tingkat akar rumput (Hefner, 2011; Abdullah, 2017). Dengan mengungkap makna sosial dan
spiritual Yasinan, penelitian ini diharapkan mampu memperkuat sikap toleransi, mempererat
hubungan antarwarga, serta mencegah tumbuhnya paham keagamaan eksklusif dan radikal
(Ricklefs, 2012; Nasr, 2003). Bagi pemangku kepentingan lokal seperti tokoh agama,
pemerintah desa, dan lembaga pendidikan, hasil penelitian ini dapat dimanfaatkan sebagai
bahan penyusunan program pembinaan keagamaan berbasis budaya lokal, rujukan dalam
pendidikan karakter, serta dasar kebijakan pelestarian tradisi religius masyarakat. Kearifan
Lokal dalam Tradisi Yasinan.

Tradisi yasinan merupakan salah satu praktik keagamaan yang hidup dan berkembang di
berbagai komunitas Muslim di Indonesia, termasuk di kalangan etnik Madura. Tradisi ini tidak
sekadar ritual membaca Surah Yasin, tetapi telah menjadi bentuk ekspresi budaya religius dan
kearifan lokal yang mengandung nilai-nilai sosial, spiritual, dan edukatif dalam kehidupan
masyarakat (Febriani, Syarifah, & Mubin, 2025).

Nilai Kebersamaan dan Gotong Royong, Kebersamaan dan gotong royong muncul
sebagai wujud nyata dari kearifan lokal dalam praktik yasinan. Secara kolektif, anggota
masyarakat bergotong royong menyiapkan tempat, makanan, dan kebutuhan lain saat kegiatan
yasinan dilaksanakan di rumah warga atau tempat umum. Nilai ini memperkuat ukhuwah
Islamiyah karena dalam yasinan, jamaah saling mendukung, berbagi tugas, dan menjaga
solidaritas sosial melalui kolaborasi praktis (Fitriyani, 2024). Tradisi yasinan juga mirip dengan
ritual sosial lainnya di masyarakat Muslim Nusantara yang menunjukkan solidaritas, kerja
sama, dan hubungan sosial yang erat antarsesama, yang secara sosiokultural dipandang sebagai
pondasi kehidupan kolektif (Wahyudi, 2025). Nilai gotong royong ini sejalan dengan konsep
kearifan lokal Indonesia yang menempatkan kerja sama komunitas sebagai kekuatan sosial
utama dalam menjaga keberlangsungan tradisi dan identitas budaya masyarakat.

Nilai Spiritualitas dan Keberkahan. Selain aspek sosial, kegiatan yasinan sarat dengan
dimensi spiritualitas. Pembacaan Surah Yasin diyakini dapat membawa keberkahan,
pengampunan, dan perlindungan bagi komunitas. Nilai keberkahan ini tidak hanya bersifat
individual, tetapi juga kolektif karena jamaah mempercayai bahwa doa bersama meningkatkan
intensitas spiritual mereka sebagai satu komunitas Muslim (Muniri, 2025). Praktik semacam
ini telah disebutkan dalam kajian Living Qur’an bahwa ritual keagamaan seperti yasinan
berfungsi sebagai ekspresi iman sekaligus memperteguh makna religius sebagai bagian dari
cara hidup masyarakat Muslim yang mampu memadukan Islam dan kearifan budaya lokal.
Dengan demikian, spiritualitas dalam yasinan tidak hanya internal dan personal tetapi menjadi
ruang sosial untuk mengalami dan merasakan pengalaman religius bersama. Nilai
Penghormatan kepada Leluhur dan Orang Tua

371

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Email: admin@jurnalcenter.com

Dalam tradisi yasinan, nilai penghormatan terhadap leluhur dan orang tua sering kali
terwujud melalui doa bersama untuk almarhum keluarga atau tokoh masyarakat. Praktik ini
dianggap sebagai bentuk penghormatan moral dan religius kepada mereka yang telah
meninggal, serta sebagai pengakuan terhadap peran penting generasi sebelumnya dalam
komunitas (Nursalim, Satriah, & Hasan, 2025). Penghormatan semacam ini bukan sekadar adat
yang kering, tetapi dipadukan dengan ajaran Islam tentang doa dan amal jariyah yang diyakini
dapat memberi manfaat pada mereka yang telah wafat. Nilai ini mencerminkan sinergi antara
budaya lokal (menghargai leluhur) dan ajaran Islam yang menekankan doa dan ingatan
terhadap almarhum sebagai bagian dari tanggung jawab sosial umat Muslim.

Nilai Pendidikan Keagamaan Antar Generasi. Tradisi yasinan juga berfungsi sebagai
media pendidikan keagamaan informal di masyarakat. Melalui partisipasi rutin dalam acara
yasinan, generasi muda belajar memahami tata cara membaca Al-Qur’an, adab agama, makna
doa, dan nilai-nilai moral yang terkandung dalam Surah Yasin. Kegiatan ini bukan hanya ritual
yang dijalankan secara otomatis, tetapi proses pembelajaran yang memperkuat pemahaman
agama secara kontekstual dalam kehidupan sehari-hari. Pembelajaran semacam ini mirip
dengan pendidikan karakter berbasis budaya yang menunjukkan bahwa tradisi lokal dapat
berkontribusi signifikan dalam pembentukan karakter dan religiusitas generasi muda,
meningkatkan disiplin, moral, dan kesadaran beragama yang berkelanjutan. Oleh karena itu,
tradisi yasinan di kalangan etnik Madura tidak hanya berfungsi sebagai ritual keagamaan
semata tetapi juga sebagai wahana pembelajaran nilai-nilai keagamaan yang diturunkan antar
generasi, menjaga keberlangsungan tradisi dan menguatkan identitas religius masyarakat
Muslim yang khas.

Makna Sosial dan Religius Tradisi Yasinan, Tradisi Yasinan merupakan praktik
keagamaan kolektif yang berakar kuat dalam kehidupan sosial Muslim di Indonesia. Tradisi ini
tidak sekadar pembacaan Surah Yasin sebagai ritual ibadah, tetapi juga mencerminkan
akulturasi nilai religius dan sosial yang menguat dalam komunitas tempat ia dijalankan
(Riyaldi, Muslim, & Kafrawi, 2025). Secara empiris, Yasinan berfungsi sebagai media
pembentukan nilai-nilai religius, penguatan solidaritas sosial, serta ekspresi identitas keislaman
yang khas di kelompok etnik tertentu seperti Madura di Sungai Bakau Besar Darat. Tradisi ini
mengandung banyak makna sosial dan religius yang relevan untuk dikaji dari perspektif
sosiologi agama dan Living Qur’an. Yasinan sebagai Media Penguatan Iman Tradisi Yasinan
menjadi sarana rutin bagi anggota komunitas untuk memperkuat iman mereka melalui
pembacaan kolektif Surah Yasin dan doa bersama. Pendekatan fenomenologis terhadap praktik
Yasinan menunjukkan bahwa kegiatan ini merupakan ekspresi religius yang meneguhkan
pengalaman spiritual umat Muslim setempat, dengan aktivitas ritus yang melibatkan doa, tahlil,
dan bacaan Al-Qur’an sebagai bagian dari pengalaman religius yang hidup (Anugrah, 2025).
Hal ini selaras dengan pemahaman bahwa tradisi keagamaan lokal tidak hanya memperkuat
persepsi individual tentang Tuhan tetapi juga memungkinkan kolektifitas jamaah untuk
mengalami kedekatan spiritual sekaligus memperteguh komitmen beriman.

372

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Email: admin@jurnalcenter.com

Selain itu, kajian Living Qur’an menunjukkan bahwa pembacaan Yasin bukan sekadar
aksi tekstual, tetapi menjadi wahana performative tafsir di mana umat menafsirkan dan
menjalankan nilai-nilai Qur’ani dalam konteks kehidupan sosial mereka sehari-hari (Hasan,
Hidayat, & Nizamia, 2025). Secara praktik, ritual seperti ini dapat meningkatkan ketakwaan,
ketenangan batin, dan rasa rendah hati di tengah tekanan kehidupan modern.

Yasinan sebagai Sarana Integrasi Sosial Tradisi Yasinan juga berperan penting sebagai
social integrator atau sarana integrasi sosial di masyarakat. Kegiatan rutin ini menjadi momen
berkumpulnya warga tanpa memandang strata sosial, profesi, atau usia, sehingga
memperkokoh hubungan sosial antar anggota komunitas (Maisha, Arisya, & Marwan, 2025).
Penelitian pengabdian masyarakat di Sumatera Barat menunjukkan bahwa Yasinan dapat
meningkatkan interaksi sosial dan solidaritas komunitas karena keterlibatan bersama dalam
praktik ibadah ini menciptakan ruang dialog, kerja sama, dan saling peduli (turnOsearchl).
Lebih jauh, tradisi Yasinan sering disertai dengan kegiatan gotong-royong seperti persiapan
makanan, penataan tempat, dan pembagian tugas di antara jamaah. Ini tidak hanya memperkuat
hubungan sosial tetapi juga membentuk modal sosial yang penting bagi komunitas untuk
menghadapi berbagai tantangan sosial (Tanjung et al., 2025). Dengan demikian, Yasinan bukan
hanya ritual religius, tapi juga medium integrasi sosial yang memfasilitasi kohesi dan kerja
sama antarwarga.

Yasinan sebagai Identitas Keislaman Etnik Madura, Dalam konteks etnik Madura, tradisi
Yasinan memiliki posisi strategis sebagai simbol identitas keislaman yang khas. Identitas ini
ditandai oleh cara komunitas memaknai dan mempraktikkan ritual tersebut dalam kehidupan
sehari-hari sehingga menjadi bagian dari lived religion mereka. Studi kasus dari berbagai
daerah di Indonesia menunjukkan bahwa tradisi Yasinan dianggap sebagai ekspresi nilai sosial -
keagamaan yang tidak terpisahkan dari identitas komunitas Muslim setempat (Febriani,
Syarifah, & Mubin, 2025; turnOsearch9). Bahkan di beberapa desa, kegiatan Yasinan
diintegrasikan dengan praktik sosial lain seperti sedekah, kerja bakti, dan kegiatan komunitas
lain yang menjadi ciri khas religiositas lokal (turnOsearch13). Hal ini menunjukkan bahwa
tradisi Yasinan berfungsi tidak hanya sebagai ibadah individual tetapi juga sebagai pilar
identitas kolektif, yang mempertegas status kelompok etnik sebagai bagian dari komunitas
Muslim yang memiliki cara khas dalam menjalankan ajaran Islam.

Yasinan sebagai Bentuk Negosiasi Teks dan Budaya Tradisi Yasinan juga dipahami
sebagai bentuk negosiasi antara teks agama (Al-Qur’an) dan budaya lokal. Dalam tradisi
Muslim Nusantara, praktik keagamaan lokal seperti Yasinan sering melibatkan elemen budaya
setempat yang tidak selalu ditemukan dalam praktik formal Islam di luar Nusantara. Riset
etnografi menunjukkan bahwa pembacaan Surah Yasin dalam berbagai konteks ritual
menciptakan ruang di mana makna Qur’anic dikontekstualisasikan sesuai dengan realitas sosial
budaya komunitas (Riyaldi, Muslim, & Kafrawi, 2025). Dengan demikian, tradisi Yasinan
menghadirkan bentuk dinamika budaya agama yang harmonis di mana nilai-nilai Islam
dipadukan dengan praktik sosial lokal sebagai cara untuk menjaga nilai itu tetap relevan, hidup,
dan bermakna bagi masyarakat secara keseluruhan. Pendekatan semacam ini menunjukkan

373

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
. Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

bahwa teks Al-Qur’an bukanlah entitas yang statis, tetapi bertransformasi melalui praktik sosial
sehingga menjadi bagian dari cara hidup masyarakat.

Analisis dalam Perspektif Living Qur’an, Pendekatan Living Qur’an menempatkan Al-
Qur’an tidak hanya sebagai teks normatif, tetapi sebagai realitas sosial yang “hidup” dalam
praktik, simbol, ritus, dan tradisi masyarakat. Dalam konteks tradisi Yasinan khususnya di
komunitas etnik Madura Sungai Bakau Besar Darat Al-Qur’an dipraktikkan, dirasakan, dan
dimaknai melalui performativitas ritual, relasi sosial, serta negosiasi budaya. Kerangka ini
memungkinkan peneliti membaca dinamika interaksi antara teks, pembaca, dan konteks (Ali,
2012; Rippin, 2009; Saeed, 2006). Dengan demikian, analisis Living Qur’an mengungkap
bagaimana Surah Yasin tidak berhenti pada makna tekstual, tetapi bertransformasi menjadi
tradisi yang sarat nilai harapan, doa, keselamatan, dan solidaritas.

Al-Qur’an sebagai Teks Hidup dalam Masyarakat, Dalam perspektif Living Qur’an, Al-
Qur’an dipahami sebagai lived text teks yang dihidupi melalui praktik keseharian umat (Ali,
2012; Denny, 2006). Di banyak komunitas Muslim Nusantara, pembacaan, penghafalan,
pemajangan, dan ritualisasi ayat-ayat Al-Qur’an membentuk pola keberagamaan yang
performatif (Rippin, 2009). Surah Yasin, misalnya, dibaca dalam momen-momen tertentu
(malam Jumat, tahlilan, slametan, takziyah) sehingga menghadirkan pengalaman religius
kolektif yang mengikat individu pada komunitas (Woodward, 2011; Geertz, 1960). Pendekatan
antropologi agama menegaskan bahwa teks suci memperoleh “kehidupan sosial” ketika
diintegrasikan ke dalam ritus, simbol, dan praktik komunal (Asad, 1993; Turner, 1969). Dalam
Yasinan, Al-Qur’an hadir sebagai suara (oral-aural), tindakan (ritual), dan relasi (sosial), yang
menumbuhkan rasa sakral, ketenangan batin, serta orientasi moral bersama (Gade, 2004;
Denny, 2006). Dengan demikian, Al-Qur’an tidak sekadar dibaca, tetapi ‘“dihadirkan”
(presentified) dalam ruang sosial, menjembatani dunia teks dengan realitas hidup jamaah.

Transformasi Teks Menjadi Tradisi, Transformasi teks menjadi tradisi terjadi melalui
proses historis, pedagogis, dan kultural. Kajian Islam Nusantara menunjukkan bahwa praktik
keagamaan lokal merupakan hasil dialog kreatif antara norma Islam dan budaya setempat
(Azra, 2006; Ricklefs, 2008). Dalam proses ini, Surah Yasin mengalami ritual framing
dibingkai dalam struktur acara, tata urut bacaan, doa bersama, dan jamuan sehingga
membentuk pola tradisi yang stabil dan diwariskan lintas generasi (Hefner, 2000; Bowen,
1993). Dari sudut ritual studies, transformasi tersebut dapat dipahami sebagai institusionalisasi
makna (Bell, 1997): teks Al-Qur’an dipraktikkan berulang, distandardisasi, lalu menjadi
kebiasaan komunal yang memiliki otoritas simbolik. Dalam konteks Madura, tradisi komunal,
penghormatan pada kiai/elders, dan etos kebersamaan mempercepat proses pewarisan tradisi
(Hefner, 2011; Woodward, 2011). Akibatnya, Yasinan tidak lagi dipersepsi sekadar sebagai
pembacaan ayat, tetapi sebagai “acara bersama” yang memadukan ibadah, silaturahmi,
sedekah, dan doa. Pendekatan Living Qur’an menekankan bahwa transformasi ini bukan
penyimpangan, melainkan wujud contextualization cara umat mengaktualkan nilai Qur’ani
agar relevan dengan kebutuhan sosialnya (Saeed, 2006; Ali, 2012). Di sini, teks menjadi

374

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
. Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

praksis. makna teologis berinkarnasi dalam kebiasaan sosial yang memperkuat kohesi dan
identitas keagamaan.

Yasin sebagai Simbol Harapan, Doa, dan Keselamatan, Secara simbolik, Surah Yasin
diposisikan sebagai “jantung Al-Qur’an” dalam kesadaran populer Muslim Indonesia. Ia
dibaca sebagai medium harapan (raja’), doa (du‘a), dan keselamatan (najah) dalam berbagai
situasi hidup sakit, kematian, hajat, dan perlindungan (Denny, 2006; Woodward, 2011). Dalam
kerangka simbolik-interpretatif, teks suci berfungsi sebagai symbolic resource yang memediasi
kecemasan, duka, dan harapan kolektif (Geertz, 1973; Turner, 1969). Dalam praktik Yasinan,
simbolisme ini diwujudkan melalui niat, doa penutup, dan penyebutan hajat. Secara teologis,
hal ini terkait dengan keyakinan akan keberkahan bacaan Al-Qur’an, keutamaan doa jama‘i,
dan solidaritas spiritual (Gade, 2004; Asad, 1993). Secara sosiologis, Yasin menjadi bahasa
bersama untuk mengekspresikan empati, dukungan, dan kepedulian menciptakan moral
community (Hefner, 2000). Dengan demikian, Yasin berfungsi ganda: sebagai teks suci dan
sebagai simbol sosial yang mengikat harapan kolektif.

Pendekatan Living Qur’an membantu menjelaskan bagaimana simbolisme ini terbentuk
dan dipertahankan melalui performativitas ritual. Repetisi, intonasi, dan suasana sakral
memproduksi pengalaman afektif yang meneguhkan keyakinan jamaah (Rippin, 2009; Bell,
1997). Di kalangan etnik Madura, kekuatan simbolik Yasin juga ditopang oleh tradisi ketaatan,
penghormatan pada otoritas religius, dan solidaritas komunal, sehingga Yasinan menjadi ruang
“keselamatan sosial-religius” bagi komunitas.

4. KESIMPULAN
Penelitian ini menunjukkan bahwa tradisi Yasinan malam Jumat di kalangan etnik

Madura Sungai Bakau Besar Darat berfungsi sebagai praktik Living Qur’an yang memadukan
dimensi ritual, sosial, dan kultural. Yasinan tidak hanya menjadi sarana pembacaan teks, tetapi
juga ruang pengalaman religius kolektif yang memperkuat iman, solidaritas sosial, serta
transmisi nilai antar generasi. Temuan menguatkan bahwa Al-Qur’an hadir sebagai teks
hidup—dihidupi melalui performativitas ritual, relasi sosial, dan simbolisme lokal (Ali, 2012;
Gade, 2004; Rippin, 2009). Secara sosiologis, Yasinan berperan sebagai medium integrasi
sosial dan penguatan modal sosial melalui gotong royong, silaturahmi, dan empati komunal
(Hefner, 2000; Turner, 1969). Secara kultural, tradisi ini merepresentasikan identitas keislaman
etnik Madura yang khas, berakar pada ketaatan, penghormatan pada otoritas religius, serta etos
kebersamaan (Woodward, 2011; Geertz, 1960). Secara teologis, Yasin dimaknai sebagai
simbol harapan, doa, dan keselamatan, yang memediasi kecemasan, duka, dan hajat hidup
jamaah (Denny, 2006; Geertz, 1973).

Penegasan Hubungan Kearifan Lokal dan Al-Qur’an, Hubungan kearifan lokal dan Al-
Qur’an dalam tradisi Yasinan bersifat dialogis dan integratif. Nilai-nilai lokal (kebersamaan,
penghormatan, gotong royong) tidak menegasikan ajaran Qur’ani, tetapi menjadi medium
kontekstualisasi nilai iman, rahmah, dan ukhuwah (Azra, 2006; Bowen, 1993). Proses ini
mencerminkan contextualization dan ritual framing teks suci dibingkai dalam struktur sosial-
budaya sehingga relevan, bermakna, dan berkelanjutan (Bell, 1997; Saeed, 2006). Dalam

375

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
. Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

perspektif Living Qur’an, transformasi teks menjadi tradisi bukanlah reduksi makna,
melainkan ekspansi makna ke ranah praksis sosial (Ali, 2012). Dengan demikian, Yasinan
menjadi locus negosiasi teks-budaya yang produktif: Al-Qur’an menjaga otoritas normatif,
sementara kearifan lokal memastikan keberterimaan dan daya hidupnya dalam komunitas
(Asad, 1993; Ricklefs, 2008). Pertama, temuan memperkaya kajian Living Qur’an dengan
bukti empiris bahwa performative piety (kesalehan performatif) merupakan modus utama
kehadiran Al-Qur’an di ruang sosial (Rippin, 2009; Gade, 2004). Kedua, penelitian ini
menguatkan tesis bahwa ritual lokal adalah arena penting bagi pembentukan makna religius
dan identitas kolektif (Turner, 1969; Bell, 1997). Ketiga, hasil ini menegaskan relevansi
pendekatan antropologi agama dalam membaca dinamika Islam Nusantara yang berlapis antara
teks, tradisi, dan kekuasaan simbolik (Asad, 1993; Hefner, 2011). Secara konseptual, penelitian
ini menempatkan Yasinan sebagai bridge concept antara teologi (iman, doa, keselamatan) dan
sosiologi (integrasi, modal sosial), memperkaya diskursus tentang Islam sebagai agama yang
dihidupi (lived religion) (Woodward, 2011; Geertz, 1973). Implikasi Praktis (Pendidikan,
Dakwah, Budaya) Pendidikan. Yasinan dapat dimanfaatkan sebagai media pendidikan
keagamaan nonformal untuk literasi Qur’ani, adab, dan pembentukan karakter (Gade, 2004;
Hefner, 2000). Integrasi nilai Yasinan ke dalam kurikulum madrasah/pesantren (sebagai
praktik kontekstual) berpotensi meningkatkan internalisasi nilai iman dan kebersamaan.
Dakwah. Pendekatan dakwah kultural melalui Yasinan efektif karena resonan dengan habitus
lokal, memperkuat pesan rahmatan lil ‘alamin, dan menghindari resistensi kultural (Azra, 2006;
Bowen, 1993). Dai dapat memanfaatkan momen Yasinan untuk penguatan akhlak, moderasi
beragama, dan solidaritas sosial. Budaya. Pelestarian Yasinan berkontribusi pada ketahanan
budaya religius lokal. Tradisi ini menjadi aset budaya takbenda yang menjaga kohesi sosial,
identitas, dan keberlanjutan praktik keagamaan (Ricklefs, 2008; Woodward, 2011)..

5. DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, I. (2017). Konstruksi dan reproduksi kebudayaan. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC.

Ali, M. (2012). Living Qur’an: Reconfiguring the meaning of the Qur’an in Indonesian Islam.
Studia Islamika, 19(1), 1-24.

Ammerman, N. (2013). Sacred stories, spiritual tribes: Finding religion in everyday life. New
York: Oxford University Press.

Ansori, A., al-Farug, M. S. S., Yusup, M., Setiawan, H., & Aprianto, I. (2025). Strengthening
student character through yasinan tradition: The role of local wisdom in State of
Madrasah Ibtidaiyah (MIN). EDUTEC: Journal of Education And Technology, 8(2),
338-351.

Anugrah, D. W. (2025). Tahlilan and Yasinan as phenomenological expressions of Islamic
religious experience in Indonesia. Jurnal Penelitian Keislaman.

Asad, T. (1993). Genealogies of religion: Discipline and reasons of power in Christianity and
Islam. Baltimore: Johns Hopkins University Press.

376

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
i Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

Asad, T. (1993). Genealogies of religion: Discipline and reasons of power in Christianity and
Islam. Baltimore: Johns Hopkins University Press.

Awaliatul Laili, N. F. (2024). The Living Qur’an: Tradisi Yasinan pada acara Ahlen. Jurnal
Studi Islam dan Kemuhammadiyahan.

Azra, A. (2006). Islam in the Indonesian world: An account of institutional formation.
Bandung: Mizan.

Azra, A. (2006). Islam in the Indonesian world: An account of institutional formation.
Bandung: Mizan.

Azra, A. (2013). Islam Nusantara: Jaringan global dan lokal. Bandung: Mizan.

Bell, C. (1997). Ritual: Perspectives and dimensions. New York: Oxford University Press.

Bell, C. (1997). Ritual: Perspectives and dimensions. New York: Oxford University Press.

Bowen, J. R. (1993). Muslims through discourse: Religion and ritual in Gayo society.
Princeton: Princeton University Press.

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods
approaches. Thousand Oaks, CA: Sage.

Denny, F. M. (2006). An introduction to Islam (3rd ed.). Upper Saddle River, NJ: Pearson.

Durkheim, E. (2001). The elementary forms of religious life (K. E. Fields, Trans.). Oxford:
Oxford University Press. (Original work published 1912)

Febriani, N. L., Syarifah, A., & Mubin, N. (2025). Tradisi yasinan terhadap pembentukan
kearifan lokal dalam perspektif Aswaja. Jurnal Media Akademik (JMA).

Febriani, N. L., Syarifah, A., & Mubin, N. (2025). Tradisi Yasinan terhadap pembentukan
kearifan lokal dalam perspektif Ahlusunnah Wal Jama’ah (ASWAIJA). Jurnal Media
Akademik (JMA).

Fitriyani, B. (2024). Ruang lingkup kebersamaan: Yasinan dan gotong royong sebagai pilar
ukhuwah Islamiyah. TAFANI: Jurnal Pengabdian Masyarakat, 3(1), 25-29.

Gade, A. M. (2004). Perfection makes practice: Learning, emotion, and the recited Qur’an in
Indonesia. Honolulu: University of Hawai‘i Press.

Geertz, C. (1983). Local knowledge: Further essays in interpretive anthropology. New York:
Basic Books.

Hadi, S. (2025). Strengthening religious moderation among the people of Madura through
religious mentoring activities based on local wisdom. JURNAL ISLAM NUSANTARA.

Hasan, M. F., Hidayat, M., & Nizamia, A. F. (2025). Praktik performatif al-Qur’an dalam
tradisi Yasinan Nahdliyin: suatu kajian Living Qur’an. Journal of Islamic Scriptures in
Non-Arabic Societies.

Hefner, R. W. (2011). Shari‘a politics: Islamic law and society in the modern world.
Bloomington: Indiana University Press.

Huda, N. (2016). Living Qur’an: Teori, metodologi, dan aplikasi. Yogyakarta: LKiS.

Huda, N. (2016). Living Qur’an: Teori, metodologi, dan aplikasi. Yogyakarta: LKiS.

Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat
Kemenag RI.

377

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
i Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

Maisha, A., Arisya, C. M., & Marwan, S. (2025). Kegiatan rutin Yasinan untuk meningkatkan
interaksi sosial masyarakat di Jorong Koto Nan Tuo, Barulak. Archive: Jurnal
Pengabdian Kepada Masyarakat.

Maulana, L. (2017). Ritual keagamaan dan integrasi sosial. Jurnal Sosiologi Agama, 11(2),
145-160.

Moleong, L. J. (2018). Metodologi penelitian kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Muniri, A. (2020). Tradisi Yasinan dalam perspektif Living Qur’an. Jurnal Studi Al-Qur’an,
15(1), 55-72.

Muniri, A. (2025). Tradisi slametan: Yasinan manifestasi nilai sosial-keagamaan di
Trenggalek. J-PIPS.

Mustaqim, A. (2012). Metodologi penelitian Al-Qur’an dan tafsir. Yogyakarta: Idea Press.

Nasr, S. H. (2003). Islamic spirituality. New York, NY: Crossroad.

Nursalim, E., Satriah, S., & Hasan, H. (2025). Pendampingan tradisi yasinan dan tahlilan dalam
membentuk sikap berbakti kepada orang tua di Musholla Miftahul Ulum Sangatta. Al
Khidma: Jurnal Pengabdian Masyarakat.

Ricklefs, M. C. (2012). Islamisation and its opponents in Java. Singapore: NUS Press.

Rippin, A. (2009). The Qur’an and its interpretative tradition. Aldershot: Ashgate.

Riyaldi, R., Muslim, M., & Kafrawi, M. (2021). Six forms, multiple meanings: Unpacking the
Yasinan tradition. Madinah: Jurnal Studi Islam.

Saeed, A. (2006). Interpreting the Qur’an: Towards a contemporary approach. London:
Routledge.

Sagir, A., & Hasan, M. (2020). Tradisi Yasinan di Indonesia: Kajian sosial-keagamaan.
Khazanah: Jurnal Studi Islam, 18(1), 1-20.

Sagir, A., & Hasan, M. (2025). The Tradition of Yasinan in Indonesia. Khazanah: Jurnal Studi
Islam dan Humaniora.

Shidqon, A., & Ramadhan, R. (2021). Living Qur’an di Madura. Nun: Jurnal Studi Al-Qur’an,
7(2), 233-250.

Shidqon, A., & Ramadhan, R. (2025). Sedimentasi Identitas Keislaman (Living Qur’an di
Madura). Nun: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir di Nusantara.

Syaifuddin, A. (2015). Islam dan budaya lokal. Jakarta: Kencana.

Sztompka, P. (2004). The sociology of social change. Oxford: Blackwell.

Tradisi Yasinan Etnis Madura di Desa Madu Sari. (2025). Repository UIN Sunan Kalijaga.

Turner, V. (1969). The ritual process: Structure and anti-structure. Chicago: Aldine.

University Press. (Karya asli diterbitkan 1912)

Wikipedia. (2025). Pueblo madurés.

Woodward, M. (2011). Java, Indonesia and Islam. Dordrecht: Springer.

378

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

