
  Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026                                                                                                                 E.ISSN. 3089-8480 

                        Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS) 

                                   Journal page is available to 

                             https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index 

                                Email: admin@jurnalcenter.com 

   

 

 

 

 

363 

KEARIFAN LOKAL DAN PRAKTIK PEMBACAAN SURAH YASIN 

MALAM JUM’AT DI KALANGAN ETNIK MADURA  

SUNGAI BAKAU BESAR DARAT 

 

  

LOCAL WISDOM AND PRACTICE OF RECITATION OF SURAH 

YASIN ON FRIDAY NIGHTS AMONG THE MADURAN ETHNIC 

COMMUNITY SUNGAI MAKROW BESAR LANAT 
 

 

Abdullah1*, Saifuddin Herlambang2, Luqman Abdul Jabbar3 

 
1*Institut Agama Islam Negeri Pontianak, Email : Abdullahkpi2757@gmail.com  

2Institut Agama Islam Negeri Pontianak, Email : sayf.herlambang@gmail.com  
3Institut Agama Islam Negeri Pontianak, Email : luqman_ajabbar@iainptk.ac.id  

 

  

*email koresponden: Abdullahkpi2757@gmail.com  

 

DOI: https://doi.org/10.62567/ijis.v2i1.2198 

 
 

 

 Abstract 

 

This study examines the local wisdom and practice of reciting Surah Yasin on Friday nights among 

the Madurese ethnic group of Sungai Bakau Besar Darat from the perspective of the Living Qur'an. 

The aim of the study is to analyze the socio-religious meaning of the Yasin tradition. living tradition 

in society. The research used a descriptive qualitative approach with religious ethnography methods 

through participatory observation, in-depth interviews with religious and community leaders, and 

documentation. The research results show that Yasinan serves as a medium for strengthening faith, a 

means of social integration, a reinforcement of the Islamic identity of the Madurese ethnic group, and 

a space for negotiation between sacred texts and local culture. This tradition embodies the values of 

togetherness, mutual cooperation, spirituality, respect for ancestors and parents, and intergenerational 

religious education. From the perspective of the Living Qur'an, Surah Yasin appears as a living text 

that is not only read but also lived through rituals, symbols, and social relations, thus becoming a 

source of hope, prayer, and collective salvation. This research confirms that local wisdom does not 

contradict the Qur'an, but rather serves as a medium for contextualizing Qur'anic values in the social 

life of society. The implications of this research are both theoretical in strengthening the study of the 

Living Qur'an and practical for the development of education, cultural preaching, and the preservation 

of local Islamic traditions. 

 

Keywords : Living Qur'an, Yasinan, local wisdom, Madurese ethnicity, Sungai Bakau Besar Darat, 

local Islam. 

 

 

Abstrak 

 

Penelitian ini mengkaji kearifan lokal dan praktik pembacaan Surah Yasin malam Jumat di kalangan 

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
mailto:Abdullahkpi2757@gmail.com
mailto:sayf.herlambang@gmail.com
mailto:luqman_ajabbar@iainptk.ac.id
mailto:Abdullahkpi2757@gmail.com
https://doi.org/10.62567/ijis.v2i1.2198


  Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026                                                                                                                 E.ISSN. 3089-8480 

                        Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS) 

                                   Journal page is available to 

                             https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index 

                                Email: admin@jurnalcenter.com 

   

 

 

 

 

364 

etnik Madura Sungai Bakau Besar Darat dalam perspektif Living Qur’an. Tujuan penelitian adalah 

menganalisis makna sosial-religius tradisi Yasinan, relasinya dengan nilai kearifan lokal, serta proses 

transformasi teks Al-Qur’an menjadi tradisi hidup dalam masyarakat. Penelitian menggunakan 

pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode etnografi agama melalui observasi partisipatif, 

wawancara mendalam dengan tokoh agama dan masyarakat, serta dokumentasi. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa Yasinan berfungsi sebagai media penguatan iman, sarana integrasi sosial, peneguh 

identitas keislaman etnik Madura, dan ruang negosiasi antara teks suci dan budaya lokal. Tradisi ini 

mengandung nilai kebersamaan, gotong royong, spiritualitas, penghormatan kepada leluhur dan orang 

tua, serta pendidikan keagamaan antar generasi. Dalam perspektif Living Qur’an, Surah Yasin tampil 

sebagai teks hidup yang tidak hanya dibaca, tetapi dihidupi melalui ritual, simbol, dan relasi sosial, 

sehingga menjadi sumber harapan, doa, dan keselamatan kolektif. Penelitian ini menegaskan bahwa 

kearifan lokal tidak bertentangan dengan Al-Qur’an, melainkan menjadi medium kontekstualisasi nilai-

nilai Qur’ani dalam kehidupan sosial masyarakat. Implikasi penelitian ini bersifat teoretis dalam 

penguatan kajian Living Qur’an dan praktis bagi pengembangan pendidikan, dakwah kultural, serta 

pelestarian tradisi Islam lokal. 

 

Kata Kunci : Living Qur’an, Yasinan, kearifan lokal, etnik Madura, Sungai Bakau Besar Darat, Islam 

lokal. 

 

 

1. PENDAHULUAN 

Dalam konteks masyarakat Muslim Nusantara, Al-Qur’an tidak hanya dipahami 

sebagai teks suci yang dibaca secara individual, tetapi juga sebagai praktik kehidupan sosial 

yang dinamis dan terinternalisasi dalam tradisi keagamaan masyarakat (Riyaldi, Muslim & 

Kafrawi, 2025). Tradisi seperti yasinan merupakan contoh konkret dari bagaimana Al-Qur’an 

berubah fungsi dari teks simbolik menjadi pengalaman sosial yang terus dibangun bersama 

(Riyaldi et al., 2025; Hasan, Hidayat, & Nizamia, 2025). Pendekatan ini sering dirujuk dalam 

kajian Living Qur’an, yaitu fenomena di mana karya sucitermasuk Al-Qur’an—

dioperasionalkan secara langsung oleh masyarakat dalam aktivitas ritual sehari-hari 

(Awaliatul Laili, 2024; Maulana, 2025). Lebih jauh, tradisi pembacaan yang dilakukan secara 

kolektif, seperti yasinan, tidak hanya dimaksudkan sebagai ibadah religius, tetapi juga 

menjadi mekanisme simbolis integrasi sosial, pemeliharaan solidaritas komunitas, serta ruang 

komunikasi sosial yang memperkuat ikatan kelompok (Riyaldi et al., 2025; Awaliatul Laili, 

2024). Dengan demikian, praktek yasinan dapat dilihat sebagai manifestasi praktis dari Living 

Qur’an Al-Qur’an yang terus dihidupkan dalam bentuk ritual sosial dan budaya. Tradisi 

Yasinan sebagai Praktik Keagamaan yang Mengakar di Masyarakat Nusantara 

Tradisi yasinan pembacaan bersama Surah Yasin secara ritmis dan kolektif 

merupakan praktek keagamaan yang diwariskan turun-temurun di banyak komunitas Muslim 

Indonesia (Sagir & Hasan, 2025). Penelitian terhadap Yasinan di berbagai lokasi 

menunjukkan bahwa tradisi ini telah menjadi bagian tak terpisahkan dari kehidupan religius 

masyarakat, baik dalam konteks ritual keluarga, kemasyarakatan maupun saat-saat peristiwa 

penting seperti peringatan kematian (Riyaldi et al., 2025; Nursalim, Satriah, & Hasan, 2025). 

Tradisi ini membawa makna religius mendalam, sekaligus berfungsi sebagai wadah interaksi 

sosial yang memperkuat jaringan solidaritas antarindividu (Maisha, Mutiani, & Marwan, 

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index


  Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026                                                                                                                 E.ISSN. 3089-8480 

                        Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS) 

                                   Journal page is available to 

                             https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index 

                                Email: admin@jurnalcenter.com 

   

 

 

 

 

365 

2025). Bahkan tradisi Yasinan terbukti bukan sekadar ritual tunduk baca teks, melainkan 

sudah dikonstruksi sebagai praktik sosial yang mengandung nilai-nilai etika, solidaritas, dan 

identitas komunal (Muniri, 2025; Sagir & Hasan, 2025). Beberapa penelitian juga 

menunjukkan bagaimana Yasinan menjadi bagian dari acara seperti slametan atau kenduren, 

di mana pembacaan al-Qur’an dipadukan dengan tradisi lokal setempat (Sagir & Hasan, 2025; 

Hadi, 2025). Etnik Madura dan Karakter Religiusitasnya Etnik Madura terkenal sebagai salah 

satu kelompok etnis di Indonesia yang mengakar kuat dalam praktik Islam tradisional, dengan 

penekanan pada pembinaan ukhuwah, ketaatan ritual, dan penghormatan sosial terhadap figur 

kyai dan pesantren (Wikipedia, 2025; Hadi, 2025). Sebagian besar masyarakat Madura 

memiliki latar belakang Nahdlatul Ulama (NU)  organisasi Muslim tradisional yang 

menekankan tawasul, tahlil, dan tradisi lokal yang   moderat dalam kehidupan keagamaan 

(Wikipedia, 2025; Hadi, 2025). Penelitian tentang kehidupan religius masyarakat Madura 

menggambarkan bahwa praktik Al-Qur’an tidak hanya terjadi dalam ranah ibadah individual, 

tetapi terintegrasi dalam kehidupan budaya masyarakat, termasuk dalam bentuk tradisi baca 

bersama, majelis doa, dan kegiatan komunitas yang bersifat ritualistik namun sarat makna 

sosial (Shidqon & Ramadhan, 2025). Realitas ini menunjukkan bahwa religiusitas etnik 

Madura memiliki karakter kolektif, ritmis, dan terinternalisasi dalam struktur budaya lokal 

mereka. Konteks Lokal Sungai Bakau Besar Darat: Sosial, Budaya, dan Keberagamaan. 

Sungai Bakau Besar Darat merupakan komunitas lokal di Kalimantan Barat dengan kehadiran 

komunitas etnik Madura yang telah berkembang sejak beberapa dekade lalu. Penelitian 

sebelumnya di daerah serupa mengungkap bahwa tradisi Yasinan di komunitas Madura 

setempat mulai dibentuk sejak awal pendirian komunitas tersebut dan berkembang menjadi 

aktivitas sosial ritual yang penuh kearifan lokal (Tradisi Yasinan Etnis Madura di Desa Madu 

Sari, 2025). Dalam konteks tersebut, Yasinan tidak hanya berfungsi sebagai ibadah kolektif 

tetapi juga sebagai alat sosialisasi nilai budaya Madura, pembentukan identitas komunitas, 

dan penguatan hubungan sosial antaranggota masyarakat. 

Konteks sosial-budaya ini mencerminkan bahwa praktik agama lokal di Sungai Bakau 

Besar Darat merupakan representasi dari interaksi dinamis antara teks agama (Al-Qur’an) 

dengan nilai-nilai tradisional yang hidup di masyarakat lokal, membentuk pola keberagamaan 

yang khas namun tetap berakar kuat pada Islam. Pentingnya Mengkaji Yasinan sebagai 

Bentuk Kearifan Lokal Berbasis Al-Qur’an Kajian terhadap tradisi Yasinan penting dilakukan 

karena tradisi ini merupakan ruang resonansi antara Islam universal dan nilai-nilai budaya 

lokal, yang menunjukkan bagaimana teks Al-Qur’an dihidupkan dan dinarasikan kembali 

dalam konteks sosial masyarakat Indonesia (Awaliatul Laili, 2024; Sagir & Hasan, 2025). 

Penelitian ini diharapkan dapat mengungkap aspek kearifan lokal yang terkandung dalam 

praktik Yasinan, seperti nilai solidaritas, gotong royong, silaturrahmi, dan integrasi sosial 

yang berlandaskan pada ajaran Qur’an (Febriani et al., 2025; Riyaldi et al., 2025). Selain itu, 

studi ini juga berkontribusi pada literatur Living Qur’an, memperluas pemahaman akademis 

tentang bagaimana Al-Qur’an tidak hanya menjadi teks yang dibaca tetapi dijadikan landasan 

identitas sosial dan praktik budaya (Riyaldi et al., 2025; Maulana, 2025). Pendekatan 

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index


  Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026                                                                                                                 E.ISSN. 3089-8480 

                        Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS) 

                                   Journal page is available to 

                             https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index 

                                Email: admin@jurnalcenter.com 

   

 

 

 

 

366 

kualitatif terhadap fenomena ini diharapkan memberikan wawasan tentang interaksi antara 

agama, budaya dan masyarakat, serta bagaimana komunitas lokal mempertahankan tradisi 

religiusnya di tengah perubahan sosial.. 

 

2. METODE PENELITIAN 

 Penelitian ini secara khusus memfokuskan kajian pada praktik pembacaan Surah Yasin 

malam Jumat di kalangan etnik Madura di Sungai Bakau Besar Darat sebagai fenomena 

keagamaan yang hidup (living practice) dan mengandung nilai-nilai kearifan lokal. Fokus dan 

batasan masalah ditetapkan untuk memperjelas ruang lingkup kajian, menghindari generalisasi 

berlebihan, serta menjaga kedalaman analisis sesuai dengan pendekatan Living Qur’an dan 

studi sosial-keagamaan (Creswell, 2014; Moleong, 2018). Praktik Pembacaan Surah Yasin 

Malam Jumat Fokus utama penelitian ini adalah praktik pembacaan Surah Yasin yang 

dilakukan secara rutin setiap malam Jumat oleh masyarakat etnik Madura di Sungai Bakau 

Besar Darat. Praktik ini dipahami bukan sekadar sebagai aktivitas membaca teks Al-Qur’an, 

tetapi sebagai ritual sosial-keagamaan yang terstruktur, kolektif, dan bermakna (Riyaldi, 

Muslim, & Kafrawi, 2021; Sagir & Hasan, 2020). 

 Dalam kajian Living Qur’an, pembacaan Surah Yasin malam Jumat dipandang sebagai 

bentuk resepsi fungsional dan kultural terhadap Al-Qur’an, di mana masyarakat memaknai 

Surah Yasin sebagai sarana mendekatkan diri kepada Allah, memohon keselamatan, 

keberkahan, dan ketenangan batin (Mustaqim, 2012; Huda, 2016). Praktik ini juga sering 

dikaitkan dengan keyakinan tentang keutamaan Surah Yasin sebagai “jantung Al-Qur’an” 

(qalb al-Qur’an), meskipun secara teologis hal ini merupakan hasil konstruksi tradisi ulama 

dan budaya Muslim (Azra, 2013; Muniri, 2020). Kearifan Lokal yang Melatarbelakangi Fokus 

kedua penelitian ini adalah kearifan lokal (local wisdom) yang melatarbelakangi dan menyertai 

praktik Yasinan malam Jumat. Kearifan lokal dipahami sebagai nilai-nilai, norma, 

pengetahuan, dan kebiasaan yang tumbuh dan diwariskan dalam komunitas lokal serta menjadi 

pedoman dalam kehidupan sosial mereka (Geertz, 1983; Koentjaraningrat, 2009). Dalam 

konteks masyarakat Madura, kearifan lokal seringkali terwujud dalam bentuk, ta’zim kepada 

kyai dan sesepuh, budaya kolektivitas dan kebersamaan, etos hormat terhadap tradisi, dan 

nilai kekeluargaan yang kuat (Hefner, 2011; Hadi, 2019). Tradisi Yasinan tidak berdiri sendiri, 

tetapi terjalin erat dengan nilai-nilai lokal seperti. gotong royong, silaturahmi, tengka (tata 

krama), serta penghormatan terhadap leluhur (Syaifuddin, 2015; Muniri, 2020). Penelitian ini 

membatasi kajian kearifan lokal pada nilai-nilai yang secara langsung termanifestasi dalam 

praktik Yasinan, bukan seluruh sistem budaya Madura. Dengan demikian, fokus diarahkan 

pada bagaimana nilai local. mengatur mekanisme pelaksanaan Yasinan, membentuk sikap 

jamaah, dan memperkuat keberlanjutan tradisi tersebut (Ricklefs, 2012; Shidqon & Ramadhan, 

2021). Makna Sosial, Spiritual, dan Budaya 

 Fokus ketiga penelitian ini adalah makna sosial, spiritual, dan budaya yang dilekatkan 

masyarakat etnik Madura pada praktik pembacaan Surah Yasin malam Jumat. Dalam 

perspektif sosiologi agama, ritual keagamaan tidak hanya berfungsi sebagai sarana ibadah, 

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index


  Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026                                                                                                                 E.ISSN. 3089-8480 

                        Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS) 

                                   Journal page is available to 

                             https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index 

                                Email: admin@jurnalcenter.com 

   

 

 

 

 

367 

tetapi juga sebagai media pembentukan solidaritas sosial, identitas kolektif, dan integrasi 

budaya (Durkheim, 1912/2001; Turner, 1969). Secara sosial, Yasinan berfungsi sebagai, sarana 

mempererat hubungan antarwarga, media komunikasi sosial, serta ruang penyelesaian masalah 

secara kultural (Sztompka, 2004; Maulana, 2017). Secara spiritual, Yasinan dimaknai sebagai. 

bentuk pendekatan diri kepada Allah (taqarrub ilallah), sarana memohon keselamatan, 

ampunan, dan keberkahan, serta media ketenangan batin dan penguatan iman (Nasr, 2003; Al-

Attas, 1995). Secara budaya, Yasinan menjadi, simbol identitas keislaman lokal, penanda 

keberlanjutan tradisi Madura, serta wujud konkret akulturasi antara Islam dan budaya lokal 

(Azra, 2013; Abdullah, 2017). Penelitian ini membatasi analisis makna pada persepsi dan 

pengalaman subjektif masyarakat lokal, bukan pada penilaian normatif teologis tentang benar-

salahnya praktik Yasinan. Dengan demikian, pendekatan yang digunakan bersifat deskriptif-

interpretatif, bukan evaluatif-dogmatis (Moleong, 2018; Creswell, 2014). merupakan 

penjabaran fokus persoalan yang akan diteliti secara operasional, agar ruang lingkup kajian 

dapat dijelaskan secara sistematik dan dapat diuji secara empiris. Berdasarkan konteks 

penelitian ini, rumusan masalah dirumuskan melalui tiga pertanyaan penelitian utama berikut.  

Bagaimana praktik pembacaan Surah Yasin malam Jumat di kalangan etnik Madura Sungai 

Bakau Besar Darat? Penelitian ini memfokuskan pada praktik pembacaan Surah Yasin yang 

dilaksanakan setiap malam Jumat di komunitas etnik Madura Sungai Bakau Besar Darat 

sebagai bagian dari ritual keagamaan yang hidup (lived religion). Praktik keagamaan harus 

dipahami tidak hanya sebatas teks, tetapi sebagai fenomena sosial budaya yang berkembang 

bersama masyarakatnya (Ammerman, 2013. Csordas, 2009). Dalam konteks Muslim 

Nusantara, tradisi pembacaan Surah Yasin secara berjamaah telah menjadi salah satu bentuk 

ritual kelompok yang merepresentasikan nilai sosial, solidaritas, dan identitas komunitas 

(Riyaldi, Muslim, & Kafrawi, 2021; Sagir & Hasan, 2020). Pembacaan Surah Yasin malam 

Jumat sering dikaitkan dengan pola ritual kolektif, seperti tahlil, doa bersama, dan jamuan 

masyarakat, yang terstruktur serta memiliki peran sosial tertentu (Muniri, 2020; Maulana, 

2017). Kajian praktik ini akan menelaah pola pelaksanaan ritual (tempat, waktu, urutan 

bacaan), aktor sosial yang terlibat (kyai, tuan rumah, jamaah), serta makna simbolik di balik 

praktik itu sendiri (Hadi, 2019; Mustaqim, 2012). Analisis ini penting untuk memahami 

bagaimana ritual keagamaan khas ini berjalan sebagai sebuah praktik sosial, tidak sekadar 

rutinitas religius (Durkheim, 1912/2001; Turner, 1969). Nilai-nilai kearifan lokal apa yang 

terkandung dalam tradisi tersebut? Tradisi Yasinan tidak berdiri sendiri sebagai praktik ritual 

semata, tetapi dibentuk oleh kearifan lokal masyarakat Madura yang menetap di Sungai Bakau 

Besar Darat. Kearifan lokal merujuk pada pengetahuan, nilai dan norma yang tumbuh dari 

pengalaman bersama dalam konteks geografis dan historis lokal (Geertz, 1983.  

Koentjaraningrat, 2009). Nilai-nilai seperti gotong royong, silaturahmi, etika saling 

menghormati antar anggota masyarakat, serta penghormatan terhadap tokoh agama (ta’zhim 

kyai) adalah karakteristik khas yang teridentifikasi dari masyarakat Madura (Hefner, 2011; 

Shidqon & Ramadhan, 2021). Penelitian terdahulu menunjukkan bagaimana ritual religius di 

komunitas Muslim Indonesia sering berfungsi sebagai mekanisme internalisasi nilai budaya 

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index


  Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026                                                                                                                 E.ISSN. 3089-8480 

                        Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS) 

                                   Journal page is available to 

                             https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index 

                                Email: admin@jurnalcenter.com 

   

 

 

 

 

368 

lokal (Azra, 2013; Abdullah, 2017). Dalam tradisi Yasinan, nilai-nilai tersebut terejawantah 

dalam cara pelaksanaan ritual, bentuk interaksi sosial, serta simbolisme yang mengikat anggota 

komunitas satu sama lain. Dengan demikian, pertanyaan ini bertujuan untuk mengidentifikasi 

dan menganalisis nilai-nilai kearifan lokal yang melandasi dan terwujud dalam tradisi 

pembacaan Surah Yasin malam Jumat sesuai pengalaman masyarakat setempat. Bagaimana 

masyarakat memaknai Surah Yasin dalam kehidupan sosial dan spiritual mereka? Makna ritual 

merupakan aspek penting dalam studi antropologi dan sosiologi agama. Ritual tidak hanya 

dilaksanakan, tetapi juga dimaknai oleh pelakunya dalam kehidupan sehari-hari (Turner, 1969; 

Csordas, 1994). Pertanyaan ketiga penelitian ini menyoroti cara masyarakat memaknai Surah 

Yasin baik dalam konteks sosial maupun spiritual. Dalam perspektif spiritual, pembacaan 

Surah Yasin sering dipandang sebagai, wasilah mendekatkan diri kepada Allah, bekal doa 

untuk anggota keluarga yang telah meninggal, serta pencipta ketenangan batin (inner peace) 

(Nasr, 2003; Al-Attas, 1995). Sedangkan dalam konteks sosial, makna tersebut bisa mencakup. 

pembentukan solidaritas komunitas, pemeliharaan hubungan interpersonal, serta dukungan 

moral dalam kehidupan kolektif (Maulana, 2017; Sztompka, 2004). Penelitian ini akan 

menelusuri narasi subjektif masyarakat tentang Surah Yasin, termasuk. pengalaman pribadi 

dan komunitas, simbolisme ritual, serta peran tradisi tersebut dalam pembentukan identitas 

sosial mereka. Pendekatan ini menggunakan perspektif emic atau perspektif dari dalam 

komunitas (Moleong, 2018; Creswell, 2014), sehingga tidak menilai ritual secara normatif 

teologis, tetapi lebih pada pemahaman bagaimana masyarakat itu sendiri memaknainya. Tujuan 

penelitian merupakan penjabaran operasional dari rumusan masalah yang berfungsi untuk 

memberi arah, fokus, dan batas kerja ilmiah penelitian (Creswell, 2014; Moleong, 2018). 

Dalam penelitian kualitatif berbasis kajian Living Qur’an dan kearifan lokal, tujuan penelitian 

tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga interpretatif dan analitis, yaitu berusaha memahami 

makna di balik praktik sosial keagamaan masyarakat (Geertz, 1983; Csordas, 1994). 

Berdasarkan rumusan masalah yang telah ditetapkan, penelitian ini memiliki tiga tujuan utama 

sebagai berikut.  Mendeskripsikan Praktik Yasinan Malam Jumat bertujuan pertama penelitian 

ini adalah mendeskripsikan secara rinci praktik pembacaan Surah Yasin malam Jumat di 

kalangan etnik Madura Sungai Bakau Besar Darat. Deskripsi ini mencakup bentuk 

pelaksanaan, urutan ritual, waktu dan tempat, aktor yang terlibat, serta dinamika sosial yang 

menyertainya. Dalam tradisi penelitian kualitatif, deskripsi mendalam (thick description) 

menjadi kunci untuk memahami praktik sosial secara utuh (Geertz, 1973; Creswell, 2014). 

Dalam perspektif Living Qur’an, praktik Yasinan dipahami sebagai resepsi masyarakat 

terhadap Al-Qur’an dalam bentuk tindakan sosial (Mustaqim, 2012; Huda, 2016). Oleh karena 

itu, penelitian ini bertujuan menggambarkan. bagaimana Yasinan dilaksanakan (berjamaah, 

bergiliran, di rumah atau surau), siapa saja yang berperan (kyai, tokoh masyarakat, jamaah), 

serta bagaimana struktur ritual tersebut terbentuk dan dipertahankan. Deskripsi ini penting 

karena ritual keagamaan tidak pernah netral; ia selalu sarat dengan simbol, nilai, dan relasi 

sosial (Turner, 1969; Durkheim, 1912/2001). Dengan mendeskripsikan praktik Yasinan secara 

detail, penelitian ini diharapkan dapat menampilkan realitas keberagamaan masyarakat Madura 

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index


  Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026                                                                                                                 E.ISSN. 3089-8480 

                        Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS) 

                                   Journal page is available to 

                             https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index 

                                Email: admin@jurnalcenter.com 

   

 

 

 

 

369 

dalam konteks lokal Sungai Bakau Besar Darat secara empiris dan kontekstual (Hadi, 2019; 

Shidqon & Ramadhan, 2021). Mengungkap Nilai Kearifan Lokal yang Menyertainya Tujuan 

kedua penelitian ini adalah mengungkap nilai-nilai kearifan lokal (local wisdom) yang 

melandasi dan menyertai praktik Yasinan malam Jumat. Kearifan lokal dipahami sebagai 

sistem nilai, norma, dan pengetahuan lokal yang tumbuh dari pengalaman historis masyarakat 

dan diwariskan secara turun-temurun (Geertz, 1983; Koentjaraningrat, 2009). Dalam konteks 

masyarakat Madura, nilai-nilai seperti. gotong royong, silaturahmi, ta’zim kepada kyai dan 

sesepuh, etika kebersamaan, serta penghormatan terhadap tradisi merupakan bagian integral 

dari struktur budaya mereka (Hefner, 2011; Hadi, 2019). Penelitian ini bertujuan menelusuri 

bagaimana nilai-nilai tersebut. terinternalisasi dalam mekanisme Yasinan, diekspresikan 

melalui sikap dan perilaku jamaah, serta berfungsi menjaga keberlanjutan tradisi Yasinan di 

tengah perubahan sosial. Menurut Abdullah (2017) dan Syaifuddin (2015), tradisi keagamaan 

di Indonesia seringkali menjadi medium utama pewarisan nilai lokal. Dengan demikian, 

penelitian ini tidak hanya melihat Yasinan sebagai ritual religius, tetapi juga sebagai media 

transmisi budaya dan pendidikan sosial berbasis nilai Qur’ani (Azra, 2013; Ricklefs, 2012). 

Menganalisis Makna Sosial-Keagamaan Tradisi Yasinan 

 Tujuan ketiga penelitian ini adalah menganalisis makna sosial dan keagamaan (spiritual) 

tradisi Yasinan bagi masyarakat etnik Madura di Sungai Bakau Besar Darat. Dalam sosiologi 

dan antropologi agama, makna ritual menjadi aspek sentral karena ritual tidak hanya dilakukan, 

tetapi juga dimaknai, dirasakan, dan diinternalisasi oleh pelakunya (Turner, 1969; Csordas, 

1994). Secara sosial, Yasinan berfungsi sebagai. sarana mempererat solidaritas sosial, media 

komunikasi dan interaksi antarwarga, serta ruang integrasi dan kohesi sosial (Sztompka, 2004; 

Maulana, 2017). Secara keagamaan (spiritual), Yasinan dimaknai sebagai. bentuk pendekatan 

diri kepada Allah (taqarrub ilallah), sarana memohon ampunan, keselamatan, dan keberkahan, 

serta media ketenangan batin dan penguatan iman (Nasr, 2003; Al-Attas, 1995). Penelitian ini 

bertujuan menggali makna tersebut dari perspektif emik, yaitu berdasarkan pengalaman dan 

penuturan langsung masyarakat, bukan dari penilaian normatif teologis (Moleong, 2018; 

Creswell, 2014). Dengan demikian, analisis yang dilakukan bersifat interpretatif, berusaha 

memahami bagaimana masyarakat memaknai Surah Yasin sebagai bagian dari kehidupan 

sosial dan spiritual mereka (Huda, 2016; Muniri, 2020). Melalui analisis ini, penelitian 

diharapkan dapat menunjukkan bahwa tradisi Yasinan bukan sekadar rutinitas, tetapi 

merupakan ruang perjumpaan antara teks suci (Al-Qur’an), budaya lokal, dan struktur sosial 

masyarakat (Azra, 2013; Shidqon & Ramadhan, 2021).. 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

 Berdasarkan hasil wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi yang 

dilakukan di penelitian merupakan penjelasan tentang kontribusi ilmiah dan praktis yang 

diharapkan dari hasil penelitian. Dalam konteks penelitian kualitatif berbasis kajian Living 

Qur’an dan kearifan lokal, manfaat penelitian tidak hanya diarahkan pada pengayaan literatur 

akademik, tetapi juga pada penguatan praktik sosial-keagamaan masyarakat (Creswell, 2014; 

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index


  Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026                                                                                                                 E.ISSN. 3089-8480 

                        Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS) 

                                   Journal page is available to 

                             https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index 

                                Email: admin@jurnalcenter.com 

   

 

 

 

 

370 

Moleong, 2018). Penelitian tentang tradisi Yasinan malam Jumat di kalangan etnik Madura 

Sungai Bakau Besar Darat diharapkan memberikan manfaat baik secara teoretis maupun 

praktis sebagai berikut.  Manfaat Teoretis: Pengembangan Kajian Living Qur’an dan Islam 

Lokal 

 Secara teoretis, penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah keilmuan dalam 

studi Living Qur’an dengan menghadirkan data empiris tentang bagaimana Al-Qur’an 

dipraktikkan, dimaknai, dan dihidupkan dalam konteks budaya lokal masyarakat Madura di 

Kalimantan Barat. Living Qur’an sebagai pendekatan memandang Al-Qur’an bukan hanya 

sebagai teks normatif, tetapi sebagai realitas sosial yang terus berinteraksi dengan budaya, 

tradisi, dan struktur sosial masyarakat (Mustaqim, 2012; Huda, 2016). Selama ini, kajian Al-

Qur’an di Indonesia masih didominasi oleh pendekatan tafsir tekstual dan normatif (Azra, 

2013; Abdullah, 2017). Oleh karena itu, penelitian ini memberikan kontribusi penting dalam 

menggeser fokus kajian dari teks ke praktik, dari normativitas ke pengalaman keberagamaan, 

serta dari universalitas ke konteks lokal (Geertz, 1983; Csordas, 1994). Dengan mengkaji 

tradisi Yasinan sebagai praktik Living Qur’an, penelitian ini juga memperkuat perspektif 

bahwa Al-Qur’an beroperasi dalam berbagai bentuk resepsi: teologis, fungsional, dan kultural 

(Muniri, 2020; Shidqon & Ramadhan, 2021). Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa 

keberagamaan masyarakat tidak bersifat tunggal, melainkan plural, kontekstual, dan dinamis 

(Hefner, 2011; Ricklefs, 2012). Selain itu, penelitian ini berkontribusi pada pengembangan 

kajian Islam lokal (local Islam / Islam Nusantara) yang menekankan dialog antara ajaran Islam 

dan budaya setempat (Azra, 2013; Abdullah, 2017). Tradisi Yasinan dalam masyarakat Madura 

menunjukkan bagaimana nilai-nilai Qur’ani bernegosiasi dengan kearifan lokal, sehingga 

menghasilkan bentuk keberagamaan yang khas namun tetap berada dalam kerangka Islam 

(Syaifuddin, 2015; Hadi, 2019). Dengan demikian, secara teoretis penelitian ini diharapkan. 

memperkaya perspektif Living Qur’an dengan konteks etnik Madura di wilayah perantauan, 

memperluas pemahaman tentang relasi Islam dan budaya lokal, serta menjadi referensi bagi 

penelitian lanjutan dalam bidang studi Al-Qur’an, antropologi agama, dan sosiologi Islam. 

Manfaat Praktis. Pelestarian Tradisi dan Penguatan Moderasi Beragama Secara praktis, 

penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi nyata bagi pelestarian tradisi Yasinan sebagai 

warisan budaya religius lokal serta penguatan nilai-nilai moderasi beragama di tengah 

masyarakat. Tradisi Yasinan bukan hanya ritual ibadah, tetapi juga ruang pembentukan 

karakter sosial, etika kebersamaan, dan solidaritas komunitas (Maulana, 2017; Sztompka, 

2004). Dalam konteks masyarakat multikultural seperti di Kalimantan Barat, tradisi keagamaan 

lokal yang inklusif dan damai memiliki peran strategis dalam menjaga harmoni sosial, 

mencegah konflik keagamaan, serta memperkuat kohesi sosial (Hefner, 2011. Azra, 2013). 

Penelitian ini diharapkan dapat menjadi dasar akademik untuk mendorong pelestarian tradisi 

Yasinan sebagai identitas kultural-religius masyarakat Madura, memperkuat kesadaran 

generasi muda terhadap nilai luhur tradisi lokal, serta menghindarkan tradisi dari stigma bid‘ah 

atau praktik menyimpang yang sering muncul dalam wacana keagamaan kontemporer (Hadi, 

2019. Syaifuddin, 2015). Lebih jauh, penelitian ini relevan dengan agenda penguatan moderasi 

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index


  Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026                                                                                                                 E.ISSN. 3089-8480 

                        Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS) 

                                   Journal page is available to 

                             https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index 

                                Email: admin@jurnalcenter.com 

   

 

 

 

 

371 

beragama yang dicanangkan oleh pemerintah Indonesia. Moderasi beragama menekankan 

nilai. tawassuth (moderat), tasamuh (toleran), tawazun (seimbang), dan i‘tidal (adil) dalam 

kehidupan beragama (Kemenag RI, 2019; Azra, 2013). Tradisi Yasinan yang bersifat kolektif, 

inklusif, dan berbasis kebersamaan dapat menjadi media internalisasi nilai moderasi beragama 

di tingkat akar rumput (Hefner, 2011; Abdullah, 2017). Dengan mengungkap makna sosial dan 

spiritual Yasinan, penelitian ini diharapkan mampu memperkuat sikap toleransi, mempererat 

hubungan antarwarga, serta mencegah tumbuhnya paham keagamaan eksklusif dan radikal 

(Ricklefs, 2012; Nasr, 2003). Bagi pemangku kepentingan lokal seperti tokoh agama, 

pemerintah desa, dan lembaga pendidikan, hasil penelitian ini dapat dimanfaatkan sebagai 

bahan penyusunan program pembinaan keagamaan berbasis budaya lokal, rujukan dalam 

pendidikan karakter, serta dasar kebijakan pelestarian tradisi religius masyarakat. Kearifan 

Lokal dalam Tradisi Yasinan. 

 Tradisi yasinan merupakan salah satu praktik keagamaan yang hidup dan berkembang di 

berbagai komunitas Muslim di Indonesia, termasuk di kalangan etnik Madura. Tradisi ini tidak 

sekadar ritual membaca Surah Yasin, tetapi telah menjadi bentuk ekspresi budaya religius dan 

kearifan lokal yang mengandung nilai-nilai sosial, spiritual, dan edukatif dalam kehidupan 

masyarakat (Febriani, Syarifah, & Mubin, 2025). 

 Nilai Kebersamaan dan Gotong Royong, Kebersamaan dan gotong royong muncul 

sebagai wujud nyata dari kearifan lokal dalam praktik yasinan. Secara kolektif, anggota 

masyarakat bergotong royong menyiapkan tempat, makanan, dan kebutuhan lain saat kegiatan 

yasinan dilaksanakan di rumah warga atau tempat umum. Nilai ini memperkuat ukhuwah 

Islamiyah karena dalam yasinan, jamaah saling mendukung, berbagi tugas, dan menjaga 

solidaritas sosial melalui kolaborasi praktis (Fitriyani, 2024). Tradisi yasinan juga mirip dengan 

ritual sosial lainnya di masyarakat Muslim Nusantara yang menunjukkan solidaritas, kerja 

sama, dan hubungan sosial yang erat antarsesama, yang secara sosiokultural dipandang sebagai 

pondasi kehidupan kolektif (Wahyudi, 2025). Nilai gotong royong ini sejalan dengan konsep 

kearifan lokal Indonesia yang menempatkan kerja sama komunitas sebagai kekuatan sosial 

utama dalam menjaga keberlangsungan tradisi dan identitas budaya masyarakat. 

 Nilai Spiritualitas dan Keberkahan. Selain aspek sosial, kegiatan yasinan sarat dengan 

dimensi spiritualitas. Pembacaan Surah Yasin diyakini dapat membawa keberkahan, 

pengampunan, dan perlindungan bagi komunitas. Nilai keberkahan ini tidak hanya bersifat 

individual, tetapi juga kolektif karena jamaah mempercayai bahwa doa bersama meningkatkan 

intensitas spiritual mereka sebagai satu komunitas Muslim (Muniri, 2025). Praktik semacam 

ini telah disebutkan dalam kajian Living Qur’an bahwa ritual keagamaan seperti yasinan 

berfungsi sebagai ekspresi iman sekaligus memperteguh makna religius sebagai bagian dari 

cara hidup masyarakat Muslim yang mampu memadukan Islam dan kearifan budaya lokal. 

Dengan demikian, spiritualitas dalam yasinan tidak hanya internal dan personal tetapi menjadi 

ruang sosial untuk mengalami dan merasakan pengalaman religius bersama. Nilai 

Penghormatan kepada Leluhur dan Orang Tua 

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index


  Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026                                                                                                                 E.ISSN. 3089-8480 

                        Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS) 

                                   Journal page is available to 

                             https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index 

                                Email: admin@jurnalcenter.com 

   

 

 

 

 

372 

 Dalam tradisi yasinan, nilai penghormatan terhadap leluhur dan orang tua sering kali 

terwujud melalui doa bersama untuk almarhum keluarga atau tokoh masyarakat. Praktik ini 

dianggap sebagai bentuk penghormatan moral dan religius kepada mereka yang telah 

meninggal, serta sebagai pengakuan terhadap peran penting generasi sebelumnya dalam 

komunitas (Nursalim, Satriah, & Hasan, 2025). Penghormatan semacam ini bukan sekadar adat 

yang kering, tetapi dipadukan dengan ajaran Islam tentang doa dan amal jariyah yang diyakini 

dapat memberi manfaat pada mereka yang telah wafat. Nilai ini mencerminkan sinergi antara 

budaya lokal (menghargai leluhur) dan ajaran Islam yang menekankan doa dan ingatan 

terhadap almarhum sebagai bagian dari tanggung jawab sosial umat Muslim. 

 Nilai Pendidikan Keagamaan Antar Generasi. Tradisi yasinan juga berfungsi sebagai 

media pendidikan keagamaan informal di masyarakat. Melalui partisipasi rutin dalam acara 

yasinan, generasi muda belajar memahami tata cara membaca Al-Qur’an, adab agama, makna 

doa, dan nilai-nilai moral yang terkandung dalam Surah Yasin. Kegiatan ini bukan hanya ritual 

yang dijalankan secara otomatis, tetapi proses pembelajaran yang memperkuat pemahaman 

agama secara kontekstual dalam kehidupan sehari-hari. Pembelajaran semacam ini mirip 

dengan pendidikan karakter berbasis budaya yang menunjukkan bahwa tradisi lokal dapat 

berkontribusi signifikan dalam pembentukan karakter dan religiusitas generasi muda, 

meningkatkan disiplin, moral, dan kesadaran beragama yang berkelanjutan. Oleh karena itu, 

tradisi yasinan di kalangan etnik Madura tidak hanya berfungsi sebagai ritual keagamaan 

semata tetapi juga sebagai wahana pembelajaran nilai-nilai keagamaan yang diturunkan antar 

generasi, menjaga keberlangsungan tradisi dan menguatkan identitas religius masyarakat 

Muslim yang khas. 

 Makna Sosial dan Religius Tradisi Yasinan, Tradisi Yasinan merupakan praktik 

keagamaan kolektif yang berakar kuat dalam kehidupan sosial Muslim di Indonesia. Tradisi ini 

tidak sekadar pembacaan Surah Yasin sebagai ritual ibadah, tetapi juga mencerminkan 

akulturasi nilai religius dan sosial yang menguat dalam komunitas tempat ia dijalankan 

(Riyaldi, Muslim, & Kafrawi, 2025). Secara empiris, Yasinan berfungsi sebagai media 

pembentukan nilai-nilai religius, penguatan solidaritas sosial, serta ekspresi identitas keislaman 

yang khas di kelompok etnik tertentu seperti Madura di Sungai Bakau Besar Darat. Tradisi ini 

mengandung banyak makna sosial dan religius yang relevan untuk dikaji dari perspektif 

sosiologi agama dan Living Qur’an. Yasinan sebagai Media Penguatan Iman Tradisi Yasinan 

menjadi sarana rutin bagi anggota komunitas untuk memperkuat iman mereka melalui 

pembacaan kolektif Surah Yasin dan doa bersama. Pendekatan fenomenologis terhadap praktik 

Yasinan menunjukkan bahwa kegiatan ini merupakan ekspresi religius yang meneguhkan 

pengalaman spiritual umat Muslim setempat, dengan aktivitas ritus yang melibatkan doa, tahlil, 

dan bacaan Al-Qur’an sebagai bagian dari pengalaman religius yang hidup (Anugrah, 2025). 

Hal ini selaras dengan pemahaman bahwa tradisi keagamaan lokal tidak hanya memperkuat 

persepsi individual tentang Tuhan tetapi juga memungkinkan kolektifitas jamaah untuk 

mengalami kedekatan spiritual sekaligus memperteguh komitmen beriman. 

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index


  Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026                                                                                                                 E.ISSN. 3089-8480 

                        Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS) 

                                   Journal page is available to 

                             https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index 

                                Email: admin@jurnalcenter.com 

   

 

 

 

 

373 

 Selain itu, kajian Living Qur’an menunjukkan bahwa pembacaan Yasin bukan sekadar 

aksi tekstual, tetapi menjadi wahana performative tafsīr di mana umat menafsirkan dan 

menjalankan nilai-nilai Qur’ani dalam konteks kehidupan sosial mereka sehari-hari (Hasan, 

Hidayat, & Nizamia, 2025). Secara praktik, ritual seperti ini dapat meningkatkan ketakwaan, 

ketenangan batin, dan rasa rendah hati di tengah tekanan kehidupan modern. 

 Yasinan sebagai Sarana Integrasi Sosial Tradisi Yasinan juga berperan penting sebagai 

social integrator atau sarana integrasi sosial di masyarakat. Kegiatan rutin ini menjadi momen 

berkumpulnya warga tanpa memandang strata sosial, profesi, atau usia, sehingga 

memperkokoh hubungan sosial antar anggota komunitas (Maisha, Arisya, & Marwan, 2025). 

Penelitian pengabdian masyarakat di Sumatera Barat menunjukkan bahwa Yasinan dapat 

meningkatkan interaksi sosial dan solidaritas komunitas karena keterlibatan bersama dalam 

praktik ibadah ini menciptakan ruang dialog, kerja sama, dan saling peduli (turn0search1). 

Lebih jauh, tradisi Yasinan sering disertai dengan kegiatan gotong-royong seperti persiapan 

makanan, penataan tempat, dan pembagian tugas di antara jamaah. Ini tidak hanya memperkuat 

hubungan sosial tetapi juga membentuk modal sosial yang penting bagi komunitas untuk 

menghadapi berbagai tantangan sosial (Tanjung et al., 2025). Dengan demikian, Yasinan bukan 

hanya ritual religius, tapi juga medium integrasi sosial yang memfasilitasi kohesi dan kerja 

sama antarwarga. 

 Yasinan sebagai Identitas Keislaman Etnik Madura, Dalam konteks etnik Madura, tradisi 

Yasinan memiliki posisi strategis sebagai simbol identitas keislaman yang khas. Identitas ini 

ditandai oleh cara komunitas memaknai dan mempraktikkan ritual tersebut dalam kehidupan 

sehari-hari sehingga menjadi bagian dari lived religion mereka. Studi kasus dari berbagai 

daerah di Indonesia menunjukkan bahwa tradisi Yasinan dianggap sebagai ekspresi nilai sosial-

keagamaan yang tidak terpisahkan dari identitas komunitas Muslim setempat (Febriani, 

Syarifah, & Mubin, 2025; turn0search9). Bahkan di beberapa desa, kegiatan Yasinan 

diintegrasikan dengan praktik sosial lain seperti sedekah, kerja bakti, dan kegiatan komunitas 

lain yang menjadi ciri khas religiositas lokal (turn0search13). Hal ini menunjukkan bahwa 

tradisi Yasinan berfungsi tidak hanya sebagai ibadah individual tetapi juga sebagai pilar 

identitas kolektif, yang mempertegas status kelompok etnik sebagai bagian dari komunitas 

Muslim yang memiliki cara khas dalam menjalankan ajaran Islam. 

 Yasinan sebagai Bentuk Negosiasi Teks dan Budaya Tradisi Yasinan juga dipahami 

sebagai bentuk negosiasi antara teks agama (Al-Qur’an) dan budaya lokal. Dalam tradisi 

Muslim Nusantara, praktik keagamaan lokal seperti Yasinan sering melibatkan elemen budaya 

setempat yang tidak selalu ditemukan dalam praktik formal Islam di luar Nusantara. Riset 

etnografi menunjukkan bahwa pembacaan Surah Yasin dalam berbagai konteks ritual 

menciptakan ruang di mana makna Qur’anic dikontekstualisasikan sesuai dengan realitas sosial 

budaya komunitas (Riyaldi, Muslim, & Kafrawi, 2025). Dengan demikian, tradisi Yasinan 

menghadirkan bentuk dinamika budaya agama yang harmonis di mana nilai-nilai Islam 

dipadukan dengan praktik sosial lokal sebagai cara untuk menjaga nilai itu tetap relevan, hidup, 

dan bermakna bagi masyarakat secara keseluruhan. Pendekatan semacam ini menunjukkan 

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index


  Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026                                                                                                                 E.ISSN. 3089-8480 

                        Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS) 

                                   Journal page is available to 

                             https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index 

                                Email: admin@jurnalcenter.com 

   

 

 

 

 

374 

bahwa teks Al-Qur’an bukanlah entitas yang statis, tetapi bertransformasi melalui praktik sosial 

sehingga menjadi bagian dari cara hidup masyarakat. 

 Analisis dalam Perspektif Living Qur’an, Pendekatan Living Qur’an menempatkan Al-

Qur’an tidak hanya sebagai teks normatif,  tetapi sebagai realitas sosial yang “hidup” dalam 

praktik, simbol, ritus, dan tradisi masyarakat. Dalam konteks tradisi Yasinan khususnya di 

komunitas etnik Madura Sungai Bakau Besar Darat Al-Qur’an dipraktikkan, dirasakan, dan 

dimaknai melalui performativitas ritual, relasi sosial, serta negosiasi budaya. Kerangka ini 

memungkinkan peneliti membaca dinamika interaksi antara teks, pembaca, dan konteks (Ali, 

2012; Rippin, 2009; Saeed, 2006). Dengan demikian, analisis Living Qur’an mengungkap 

bagaimana Surah Yasin tidak berhenti pada makna tekstual, tetapi bertransformasi menjadi 

tradisi yang sarat nilai harapan, doa, keselamatan, dan solidaritas. 

 Al-Qur’an sebagai Teks Hidup dalam Masyarakat, Dalam perspektif Living Qur’an, Al-

Qur’an dipahami sebagai lived text teks yang dihidupi melalui praktik keseharian umat (Ali, 

2012; Denny, 2006). Di banyak komunitas Muslim Nusantara, pembacaan, penghafalan, 

pemajangan, dan ritualisasi ayat-ayat Al-Qur’an membentuk pola keberagamaan yang 

performatif (Rippin, 2009). Surah Yasin, misalnya, dibaca dalam momen-momen tertentu 

(malam Jumat, tahlilan, slametan, takziyah) sehingga menghadirkan pengalaman religius 

kolektif yang mengikat individu pada komunitas (Woodward, 2011; Geertz, 1960). Pendekatan 

antropologi agama menegaskan bahwa teks suci memperoleh “kehidupan sosial” ketika 

diintegrasikan ke dalam ritus, simbol, dan praktik komunal (Asad, 1993; Turner, 1969). Dalam 

Yasinan, Al-Qur’an hadir sebagai suara (oral-aural), tindakan (ritual), dan relasi (sosial), yang 

menumbuhkan rasa sakral, ketenangan batin, serta orientasi moral bersama (Gade, 2004; 

Denny, 2006). Dengan demikian, Al-Qur’an tidak sekadar dibaca, tetapi “dihadirkan” 

(presentified) dalam ruang sosial, menjembatani dunia teks dengan realitas hidup jamaah. 

 Transformasi Teks Menjadi Tradisi, Transformasi teks menjadi tradisi terjadi melalui 

proses historis, pedagogis, dan kultural. Kajian Islam Nusantara menunjukkan bahwa praktik 

keagamaan lokal merupakan hasil dialog kreatif antara norma Islam dan budaya setempat 

(Azra, 2006; Ricklefs, 2008). Dalam proses ini, Surah Yasin mengalami ritual framing 

dibingkai dalam struktur acara, tata urut bacaan, doa bersama, dan jamuan sehingga 

membentuk pola tradisi yang stabil dan diwariskan lintas generasi (Hefner, 2000; Bowen, 

1993). Dari sudut ritual studies, transformasi tersebut dapat dipahami sebagai institusionalisasi 

makna (Bell, 1997): teks Al-Qur’an dipraktikkan berulang, distandardisasi, lalu menjadi 

kebiasaan komunal yang memiliki otoritas simbolik. Dalam konteks Madura, tradisi komunal, 

penghormatan pada kiai/elders, dan etos kebersamaan mempercepat proses pewarisan tradisi 

(Hefner, 2011; Woodward, 2011). Akibatnya, Yasinan tidak lagi dipersepsi sekadar sebagai 

pembacaan ayat, tetapi sebagai “acara bersama” yang memadukan ibadah, silaturahmi, 

sedekah, dan doa. Pendekatan Living Qur’an menekankan bahwa transformasi ini bukan 

penyimpangan, melainkan wujud contextualization cara umat mengaktualkan nilai Qur’ani 

agar relevan dengan kebutuhan sosialnya (Saeed, 2006; Ali, 2012). Di sini, teks menjadi 

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index


  Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026                                                                                                                 E.ISSN. 3089-8480 

                        Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS) 

                                   Journal page is available to 

                             https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index 

                                Email: admin@jurnalcenter.com 

   

 

 

 

 

375 

praksis.  makna teologis berinkarnasi dalam kebiasaan sosial yang memperkuat kohesi dan 

identitas keagamaan. 

 Yasin sebagai Simbol Harapan, Doa, dan Keselamatan, Secara simbolik, Surah Yasin 

diposisikan sebagai “jantung Al-Qur’an” dalam kesadaran populer Muslim Indonesia. Ia 

dibaca sebagai medium harapan (raja’), doa (du‘a), dan keselamatan (najah) dalam berbagai 

situasi hidup sakit, kematian, hajat, dan perlindungan (Denny, 2006; Woodward, 2011). Dalam 

kerangka simbolik-interpretatif, teks suci berfungsi sebagai symbolic resource yang memediasi 

kecemasan, duka, dan harapan kolektif (Geertz, 1973; Turner, 1969). Dalam praktik Yasinan, 

simbolisme ini diwujudkan melalui niat, doa penutup, dan penyebutan hajat. Secara teologis, 

hal ini terkait dengan keyakinan akan keberkahan bacaan Al-Qur’an, keutamaan doa jama‘i, 

dan solidaritas spiritual (Gade, 2004; Asad, 1993). Secara sosiologis, Yasin menjadi bahasa 

bersama untuk mengekspresikan empati, dukungan, dan kepedulian menciptakan moral 

community (Hefner, 2000). Dengan demikian, Yasin berfungsi ganda: sebagai teks suci dan 

sebagai simbol sosial yang mengikat harapan kolektif. 

 Pendekatan Living Qur’an membantu menjelaskan bagaimana simbolisme ini terbentuk 

dan dipertahankan melalui performativitas ritual. Repetisi, intonasi, dan suasana sakral 

memproduksi pengalaman afektif yang meneguhkan keyakinan jamaah (Rippin, 2009; Bell, 

1997). Di kalangan etnik Madura, kekuatan simbolik Yasin juga ditopang oleh tradisi ketaatan, 

penghormatan pada otoritas religius, dan solidaritas komunal, sehingga Yasinan menjadi ruang 

“keselamatan sosial-religius” bagi komunitas. 

 

4. KESIMPULAN 

 Penelitian ini menunjukkan bahwa tradisi Yasinan malam Jumat di kalangan etnik 

Madura Sungai Bakau Besar Darat berfungsi sebagai praktik Living Qur’an yang memadukan 

dimensi ritual, sosial, dan kultural. Yasinan tidak hanya menjadi sarana pembacaan teks, tetapi 

juga ruang pengalaman religius kolektif yang memperkuat iman, solidaritas sosial, serta 

transmisi nilai antar generasi. Temuan menguatkan bahwa Al-Qur’an hadir sebagai teks 

hidup—dihidupi melalui performativitas ritual, relasi sosial, dan simbolisme lokal (Ali, 2012; 

Gade, 2004; Rippin, 2009). Secara sosiologis, Yasinan berperan sebagai medium integrasi 

sosial dan penguatan modal sosial melalui gotong royong, silaturahmi, dan empati komunal 

(Hefner, 2000; Turner, 1969). Secara kultural, tradisi ini merepresentasikan identitas keislaman 

etnik Madura yang khas, berakar pada ketaatan, penghormatan pada otoritas religius, serta etos 

kebersamaan (Woodward, 2011; Geertz, 1960). Secara teologis, Yasin dimaknai sebagai 

simbol harapan, doa, dan keselamatan, yang memediasi kecemasan, duka, dan hajat hidup 

jamaah (Denny, 2006; Geertz, 1973). 

 Penegasan Hubungan Kearifan Lokal dan Al-Qur’an, Hubungan kearifan lokal dan Al-

Qur’an dalam tradisi Yasinan bersifat dialogis dan integratif. Nilai-nilai lokal (kebersamaan, 

penghormatan, gotong royong) tidak menegasikan ajaran Qur’ani, tetapi menjadi medium 

kontekstualisasi nilai iman, rahmah, dan ukhuwah (Azra, 2006; Bowen, 1993). Proses ini 

mencerminkan contextualization dan ritual framing teks suci dibingkai dalam struktur sosial-

budaya sehingga relevan, bermakna, dan berkelanjutan (Bell, 1997; Saeed, 2006). Dalam 

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index


  Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026                                                                                                                 E.ISSN. 3089-8480 

                        Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS) 

                                   Journal page is available to 

                             https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index 

                                Email: admin@jurnalcenter.com 

   

 

 

 

 

376 

perspektif Living Qur’an, transformasi teks menjadi tradisi bukanlah reduksi makna, 

melainkan ekspansi makna ke ranah praksis sosial (Ali, 2012). Dengan demikian, Yasinan 

menjadi locus negosiasi teks-budaya yang produktif: Al-Qur’an menjaga otoritas normatif, 

sementara kearifan lokal memastikan keberterimaan dan daya hidupnya dalam komunitas 

(Asad, 1993; Ricklefs, 2008). Pertama, temuan memperkaya kajian Living Qur’an dengan 

bukti empiris bahwa performative piety (kesalehan performatif) merupakan modus utama 

kehadiran Al-Qur’an di ruang sosial (Rippin, 2009; Gade, 2004). Kedua, penelitian ini 

menguatkan tesis bahwa ritual lokal adalah arena penting bagi pembentukan makna religius 

dan identitas kolektif (Turner, 1969; Bell, 1997). Ketiga, hasil ini menegaskan relevansi 

pendekatan antropologi agama dalam membaca dinamika Islam Nusantara yang berlapis antara 

teks, tradisi, dan kekuasaan simbolik (Asad, 1993; Hefner, 2011). Secara konseptual, penelitian 

ini menempatkan Yasinan sebagai bridge concept antara teologi (iman, doa, keselamatan) dan 

sosiologi (integrasi, modal sosial), memperkaya diskursus tentang Islam sebagai agama yang 

dihidupi (lived religion) (Woodward, 2011; Geertz, 1973). Implikasi Praktis (Pendidikan, 

Dakwah, Budaya) Pendidikan. Yasinan dapat dimanfaatkan sebagai media pendidikan 

keagamaan nonformal untuk literasi Qur’ani, adab, dan pembentukan karakter (Gade, 2004; 

Hefner, 2000). Integrasi nilai Yasinan ke dalam kurikulum madrasah/pesantren (sebagai 

praktik kontekstual) berpotensi meningkatkan internalisasi nilai iman dan kebersamaan. 

Dakwah. Pendekatan dakwah kultural melalui Yasinan efektif karena resonan dengan habitus 

lokal, memperkuat pesan rahmatan lil ‘alamin, dan menghindari resistensi kultural (Azra, 2006; 

Bowen, 1993). Dai dapat memanfaatkan momen Yasinan untuk penguatan akhlak, moderasi 

beragama, dan solidaritas sosial. Budaya. Pelestarian Yasinan berkontribusi pada ketahanan 

budaya religius lokal. Tradisi ini menjadi aset budaya takbenda yang menjaga kohesi sosial, 

identitas, dan keberlanjutan praktik keagamaan (Ricklefs, 2008; Woodward, 2011).. 

 

5. DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, I. (2017). Konstruksi dan reproduksi kebudayaan. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC. 

Ali, M. (2012). Living Qur’an: Reconfiguring the meaning of the Qur’an in Indonesian Islam. 

Studia Islamika, 19(1), 1–24. 

Ammerman, N. (2013). Sacred stories, spiritual tribes: Finding religion in everyday life. New 

York: Oxford University Press. 

Ansori, A., al-Faruq, M. S. S., Yusup, M., Setiawan, H., & Aprianto, I. (2025). Strengthening 

student character through yasinan tradition: The role of local wisdom in State of 

Madrasah Ibtidaiyah (MIN). EDUTEC: Journal of Education And Technology, 8(2), 

338–351.  

Anugrah, D. W. (2025). Tahlilan and Yasinan as phenomenological expressions of Islamic 

religious experience in Indonesia. Jurnal Penelitian Keislaman.  

Asad, T. (1993). Genealogies of religion: Discipline and reasons of power in Christianity and 

Islam. Baltimore: Johns Hopkins University Press. 

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index


  Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026                                                                                                                 E.ISSN. 3089-8480 

                        Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS) 

                                   Journal page is available to 

                             https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index 

                                Email: admin@jurnalcenter.com 

   

 

 

 

 

377 

Asad, T. (1993). Genealogies of religion: Discipline and reasons of power in Christianity and 

Islam. Baltimore: Johns Hopkins University Press. 

Awaliatul Laili, N. F. (2024). The Living Qur’an: Tradisi Yasinan pada acara Ahlen. Jurnal 

Studi Islam dan Kemuhammadiyahan. 

Azra, A. (2006). Islam in the Indonesian world: An account of institutional formation. 

Bandung: Mizan. 

Azra, A. (2006). Islam in the Indonesian world: An account of institutional formation. 

Bandung: Mizan. 

Azra, A. (2013). Islam Nusantara: Jaringan global dan lokal. Bandung: Mizan. 

Bell, C. (1997). Ritual: Perspectives and dimensions. New York: Oxford University Press. 

Bell, C. (1997). Ritual: Perspectives and dimensions. New York: Oxford University Press. 

Bowen, J. R. (1993). Muslims through discourse: Religion and ritual in Gayo society. 

Princeton: Princeton University Press. 

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods 

approaches. Thousand Oaks, CA: Sage. 

Denny, F. M. (2006). An introduction to Islam (3rd ed.). Upper Saddle River, NJ: Pearson. 

Durkheim, E. (2001). The elementary forms of religious life (K. E. Fields, Trans.). Oxford: 

Oxford University Press. (Original work published 1912) 

Febriani, N. L., Syarifah, A., & Mubin, N. (2025). Tradisi yasinan terhadap pembentukan 

kearifan lokal dalam perspektif Aswaja. Jurnal Media Akademik (JMA).  

Febriani, N. L., Syarifah, A., & Mubin, N. (2025). Tradisi Yasinan terhadap pembentukan 

kearifan lokal dalam perspektif Ahlusunnah Wal Jama’ah (ASWAJA). Jurnal Media 

Akademik (JMA).  

Fitriyani, B. (2024). Ruang lingkup kebersamaan: Yasinan dan gotong royong sebagai pilar 

ukhuwah Islamiyah. TAFANI: Jurnal Pengabdian Masyarakat, 3(1), 25–29.  

Gade, A. M. (2004). Perfection makes practice: Learning, emotion, and the recited Qur’an in 

Indonesia. Honolulu: University of Hawai‘i Press. 

Geertz, C. (1983). Local knowledge: Further essays in interpretive anthropology. New York: 

Basic Books. 

Hadi, S. (2025). Strengthening religious moderation among the people of Madura through 

religious mentoring activities based on local wisdom. JURNAL ISLAM NUSANTARA. 

Hasan, M. F., Hidayat, M., & Nizamia, A. F. (2025). Praktik performatif al-Qur’an dalam 

tradisi Yasinan Nahdliyin: suatu kajian Living Qur’an. Journal of Islamic Scriptures in 

Non-Arabic Societies.  

Hefner, R. W. (2011). Shari‘a politics: Islamic law and society in the modern world. 

Bloomington: Indiana University Press. 

Huda, N. (2016). Living Qur’an: Teori, metodologi, dan aplikasi. Yogyakarta: LKiS. 

Huda, N. (2016). Living Qur’an: Teori, metodologi, dan aplikasi. Yogyakarta: LKiS. 

Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 

Kemenag RI. 

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index


  Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026                                                                                                                 E.ISSN. 3089-8480 

                        Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS) 

                                   Journal page is available to 

                             https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index 

                                Email: admin@jurnalcenter.com 

   

 

 

 

 

378 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi. Jakarta: Rineka Cipta. 

Maisha, A., Arisya, C. M., & Marwan, S. (2025). Kegiatan rutin Yasinan untuk meningkatkan 

interaksi sosial masyarakat di Jorong Koto Nan Tuo, Barulak. Archive: Jurnal 

Pengabdian Kepada Masyarakat.  

Maulana, L. (2017). Ritual keagamaan dan integrasi sosial. Jurnal Sosiologi Agama, 11(2), 

145–160. 

Moleong, L. J. (2018). Metodologi penelitian kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Muniri, A. (2020). Tradisi Yasinan dalam perspektif Living Qur’an. Jurnal Studi Al-Qur’an, 

15(1), 55–72. 

Muniri, A. (2025). Tradisi slametan: Yasinan manifestasi nilai sosial-keagamaan di 

Trenggalek. J-PIPS.  

Mustaqim, A. (2012). Metodologi penelitian Al-Qur’an dan tafsir. Yogyakarta: Idea Press. 

Nasr, S. H. (2003). Islamic spirituality. New York, NY: Crossroad. 

Nursalim, E., Satriah, S., & Hasan, H. (2025). Pendampingan tradisi yasinan dan tahlilan dalam 

membentuk sikap berbakti kepada orang tua di Musholla Miftahul Ulum Sangatta. Al 

Khidma: Jurnal Pengabdian Masyarakat.  

Ricklefs, M. C. (2012). Islamisation and its opponents in Java. Singapore: NUS Press. 

Rippin, A. (2009). The Qur’an and its interpretative tradition. Aldershot: Ashgate. 

Riyaldi, R., Muslim, M., & Kafrawi, M. (2021). Six forms, multiple meanings: Unpacking the 

Yasinan tradition. Madinah: Jurnal Studi Islam. 

Saeed, A. (2006). Interpreting the Qur’an: Towards a contemporary approach. London: 

Routledge. 

Sagir, A., & Hasan, M. (2020). Tradisi Yasinan di Indonesia: Kajian sosial-keagamaan. 

Khazanah: Jurnal Studi Islam, 18(1), 1–20. 

Sagir, A., & Hasan, M. (2025). The Tradition of Yasinan in Indonesia. Khazanah: Jurnal Studi 

Islam dan Humaniora. 

Shidqon, A., & Ramadhan, R. (2021). Living Qur’an di Madura. Nun: Jurnal Studi Al-Qur’an, 

7(2), 233–250. 

Shidqon, A., & Ramadhan, R. (2025). Sedimentasi Identitas Keislaman (Living Qur’an di 

Madura). Nun: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir di Nusantara. 

Syaifuddin, A. (2015). Islam dan budaya lokal. Jakarta: Kencana. 

Sztompka, P. (2004). The sociology of social change. Oxford: Blackwell. 

Tradisi Yasinan Etnis Madura di Desa Madu Sari. (2025). Repository UIN Sunan Kalijaga. 

Turner, V. (1969). The ritual process: Structure and anti-structure. Chicago: Aldine. 

University Press. (Karya asli diterbitkan 1912) 

Wikipedia. (2025). Pueblo madurés. 

Woodward, M. (2011). Java, Indonesia and Islam. Dordrecht: Springer. 

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

