Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

KINERJA EPISTEMOLOGI ISLAM KETERJALINAN NALAR
BAYANI, BURHANI, IRFANI MUHAMMAD ABID AL JABARI

THE EPISTEMOLOGICAL PERFORMANCE OF ISLAM: THE
INTERTWINING OF BAYANI, BURHANI, AND IRFANI REASONING
IN MUHAMMAD ABID AL-JABARI

Lisa Amelia'", Sri Murhayati?

"Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Email : lisaamelial40@gmail.com
2Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Email : sri.murhayati@uin-suska.ac.id

*email koresponden: lisaamelial40@gmail.com

DOI: https://doi.org/10.62567/ijis.v2i1.1939

Abstract

Bayani, irfani, and burhani reasoning are the three main epistemological frameworks in the Islamic
scientific tradition, playing a crucial role in the process of knowledge formation, development, and
validation. These three types of reasoning do not stand alone, but rather complement each other in
building human understanding of reality, whether it originates from revelation, reason, or spiritual
experience. Bayani reasoning relies on authoritative texts, particularly the Quran and Hadith, with an
emphasis on linguistic understanding, interpretation, and normative reasoning. Thru this approach, the
truth of knowledge is determined based on the consistency of meaning with the text and religious
authority, so bayani reasoning plays a significant role in the development of Islamic sciences such as
figh, tafsir, and ushul figh. Meanwhile, mystical reason emphasizes the inner dimension and spiritual
experience as sources of knowledge. This reasoning stems from the belief that truth can be attained
not only thru text and reason, but also thru purification of the soul, intuition, and direct experience
with transcendent reality. Knowledge in mystical reasoning is subjective yet profound, as it is obtained
thru contemplation, spiritual practice, and closeness to God. Therefore, mystical reasoning is widely
developed in the traditions of Sufism and Islamic spiritual philosophy, with the aim of achieving an
understanding of reality that transcends outward meanings. As for demonstrative reasoning, it is based
on reason and demonstrative logic as the primary means of obtaining truth. This reasoning emphasizes
rational argumentation, causality, and systematic proof that can be scientifically accounted for. In the
Islamic tradition, demonstrative reasoning is widely used in philosophy, rational theology, and the
development of empirical and analytical sciences. Truth in demonstrative reasoning is measured by
logical consistency and the correspondence between theory and reality.

Keywords : Bayani reasoning, irfani reasoning, burhani reasoning.

228

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
mailto:lisaamelia140@gmail.com
mailto:sri.murhayati@uin-suska.ac.id
mailto:lisaamelia140@gmail.com
https://doi.org/10.62567/ijis.v2i1.1939

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

Abstrak

Nalar bayani, irfani, dan burhani merupakan tiga kerangka epistemologis utama dalam tradisi keilmuan
Islam yang berperan penting dalam proses pembentukan, pengembangan, dan validasi pengetahuan.
Ketiga nalar ini tidak berdiri secara terpisah, melainkan saling melengkapi dalam membangun
pemahaman manusia terhadap realitas, baik yang bersumber dari wahyu, akal, maupun pengalaman
spiritual. Nalar bayani bertumpu pada teks-teks otoritatif, khususnya Al-Qur’an dan Hadis, dengan
penekanan pada pemahaman kebahasaan, penafsiran, dan penalaran normatif. Melalui pendekatan ini,
kebenaran ilmu ditentukan berdasarkan kesesuaian makna dengan teks dan otoritas keagamaan,
sehingga nalar bayani berperan besar dalam pengembangan ilmu-ilmu keislaman seperti fikih, tafsir,
dan ushul fikih. Sementara itu, nalar irfani menekankan dimensi batin dan pengalaman spiritual sebagai
sumber pengetahuan. Nalar ini berangkat dari keyakinan bahwa kebenaran tidak hanya dapat dicapai
melalui teks dan rasio, tetapi juga melalui penyucian jiwa, intuisi, dan pengalaman langsung dengan
realitas transenden. Pengetahuan dalam nalar irfani bersifat subjektif namun mendalam, karena
diperoleh melalui proses kontemplasi, riyadhah, dan kedekatan spiritual kepada Tuhan. Oleh karena itu,
nalar irfani banyak berkembang dalam tradisi tasawuf dan filsafat spiritual Islam, dengan tujuan
mencapai pemahaman hakikat yang melampaui makna lahiriah. Adapun nalar burhani berpijak pada
rasio dan logika demonstratif sebagai sarana utama dalam memperoleh kebenaran. Nalar ini
menekankan argumentasi rasional, kausalitas, dan pembuktian sistematis yang dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Dalam tradisi Islam, nalar burhani banyak digunakan dalam
filsafat, ilmu kalam rasional, serta pengembangan ilmu pengetahuan yang bersifat empiris dan analitis.
Kebenaran dalam nalar burhani diukur melalui konsistensi logis dan kesesuaian antara teori dan realitas.

Kata Kunci : Nalar bayani, nalar irfani, nalar burhani.

1. PENDAHULUAN

Ilmu pengetahuan dalam Islam tidak lahir dari satu sumber tunggal, melainkan
berkembang melalui beragam pendekatan epistemologis yang mencerminkan kekayaan tradisi
intelektual umat Islam. Dalam konteks ini, pemikiran Muhammad Abed al-Jabiri tentang nalar
bayani, irfani, dan burhani menjadi salah satu kerangka penting untuk memahami dinamika
cara berpikir dan pengembangan ilmu dalam peradaban Islam. Ketiga nalar tersebut
merepresentasikan pola dasar epistemologi yang membentuk cara umat Islam memahami
wahyu, realitas, dan pengalaman spiritual.

Nalar bayani merupakan pola berpikir yang berlandaskan teks dan otoritas wahyu. Fokus
utama nalar ini adalah penafsiran Al-Qur’an dan Hadis dengan menggunakan kaidah bahasa,
gramatika, ushul figh, dan qiyas. Dalam sejarah Islam, nalar bayani memainkan peran dominan
dalam pengembangan ilmu-ilmu keislaman normatif, seperti figh, tafsir, dan ilmu kalam.
Kekuatan nalar bayani terletak pada kemampuannya menjaga kemurnian ajaran dan konsistensi
hukum Islam, namun keterbatasannya muncul ketika ia terlalu tekstual dan kurang memberi
ruang pada rasionalitas dan konteks sosial. Berbeda dengan nalar bayani, nalar irfani berakar
pada pengalaman batin dan pengetahuan intuitif. Nalar ini berkembang dalam tradisi tasawuf
dan menekankan penyucian jiwa, kedekatan dengan Tuhan, serta pengalaman langsung sebagai
sumber pengetahuan. Pengetahuan irfani bersifat subjektif dan simbolik, namun memiliki
kedalaman makna spiritual yang mampu membentuk akhlak dan kesadaran etis manusia. Meski

229

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
. Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

demikian, apabila tidak diimbangi dengan nalar lain, irfani berpotensi menjauh dari rasionalitas
dan realitas sosial.

Sementara itu, nalar burhani menempatkan akal dan logika sebagai instrumen utama
dalam memperoleh pengetahuan. Nalar ini banyak dipengaruhi oleh tradisi filsafat dan sains,
dengan menekankan argumentasi rasional, kausalitas, dan pembuktian empiris. Dalam
peradaban Islam klasik, nalar burhani berkontribusi besar terhadap perkembangan ilmu
pengetahuan, seperti matematika, kedokteran, astronomi, dan filsafat. Kelebihan nalar burhani
terletak pada sifatnya yang objektif dan sistematis, namun jika berdiri sendiri dapat
mengabaikan dimensi wahyu dan spiritualitas.

Oleh karena itu, tantangan utama epistemologi Islam kontemporer adalah bagaimana
mengintegrasikan nalar bayani, irfani, dan burhani secara harmonis. Integrasi ketiganya
diharapkan mampu melahirkan paradigma keilmuan yang tidak hanya rasional dan ilmiah,
tetapi juga bernilai spiritual dan berakar pada wahyu. Dengan pendekatan integratif ini, ilmu
pengetahuan Islam dapat berkontribusi secara signifikan dalam menjawab persoalan
kemanusiaan dan peradaban modern tanpa kehilangan identitas keislamannya.

2. METODE PENELITIAN

Metode yang digunakan dalam penyusunan karya tulis ilmiah ini adalah penelitian
pustaka atau library research. Penelitian kepustakaan (library research) yaitu teknik
pengumpulan data dengan cara mempelajari, mengkaji dan memahami sumber-sumber data
yang ada pada beberapa buku yang terkait dalam penelitian, disebut penelitian kepustakaan
karena data-data atau bahan-bahan yang diperlukan dalam menyelesaikan artikel tersebut
berasal dari perpustakaan baik berupa buku, jurnal-jurnal ilmiah serta ebook.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN
a. Pengertian Epistemologi Bayani
Secara etimologis bayani mengadung baragam arti yaitu: kesinambungan (al-walsu):
keterampilan (al-fashlu): jelas dan terang (al-zhuhur wa al-wudlhuh): dan kemampuan
membuat terang dan generik. Sebagai sebuah epistem, keterampilan dan kejelasan tadi
mewujud dalam al-bayan al-ibarat “perpektif”’ dan “metode” yang sangat menentukan pola
pemikiran tidak hanya dalam lingkup “estetik-susastra”, melaikan juga dalam hidup “logic-
diskursif”. Dengan kata lain bayan berubah menjadi sebuah terminologi yang disamping
mencakup arti segala sesuatu yang melengkapi tindakan memahami.3 Epistemologi bayani
muncul bukan sebagai hal yang sui generasi, akan tetapi ia memiliki akar historisnya dalam
sejarah buidaya dan tradisi pemikiran arab. Bahasa arab diyakini sebagai bahasa wahyu Tuhan.
Pada dasarnya epistemologi bayani telah di terapkan fugaha (ahli figih), mutakallimun
(teolog) dan usulliyun (ahli usul al-figih) untuk:
v" Memahami untuk mengurai teks untuk mencari memperoleh makna yang tersirat atau yang
dimaksud dalam ucapan. Dapat dikatakan bahwa pendekatan ini dimanfaatkan untuk

mengeluarkan makna zahir dari ucapan zahir.
v' Istinbat (kajian) hukum al-nushush aldiniyah (Al-Qur’an dan Hadits).

230

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
. Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

Menurut imam As-Syafi’i terdapat tiga asa epistemologi bayani yaitu Al-Qur’an, As-
Sunnah dan Al-Qiyas. Lalu beliau juga mendasarkan kepada satu asas lagi yakni Al-Ijma.
Secara epistemonologi yang mencakup disiplin ilmu yang bersumber dari bahasa arab (yaitu
nahu, figih, dan ushul figih, kalam dan balaghah).

Dalam epistemonologi islam, Bayani adalah cara berpikir khas Arab, baik secara
langsung maupun tidak langsung menekankan otoritas teks dan diberkan oleh nalar linguistik
yang dieksplorasi melalui penalaran, dan pendekatan yang digunakan adalah pendekatan
lughawiyah. Dengan perpaduan disiplin ilmu-ilmu tersebut, maka ilmu yang diperoleh melalui
metode bayani tersebut akan lebih sempurna. Al-Jabiri berpendapat bahwa pola epistemonologi
bayani menurut sejarah merupakan sistem epistemonologi perdana muncul dalam pemikiran
arab (Ro’uf).

Menurut Ibn Wahhab Al-Khatib, Bayani adalah sebuah metode untuk membangun
konsep di atas dasar ushul-furu’, caranya dengan menggunakan panduan pola yang diapakai
ulama’ fiqgih dan kalam (teologi ).

Epistemonologi Bayani adalah pendekatan yang mengandalkan teks dan nash (teks suci
Al-Qur’an dan hadist) sebagai sumber utama pengetahuan. Keunggulannya terletak pada
penekanan pada otoritas teks-teks agama, yang memungkinkan pemahaman yang konsisten
dan terstruktur terhadap prinsip-prinsip agama. Kemudian kekurangannya adalah menjadi
terlalu dogmatis atau literal dalam pemahaman teks. Hal ini dapat menghambat kemampuan
untuk menafsirkan teks secara kontekstual atau untuk mengamodasikan perubahan zaman dan
budaya.

b. Pengertian Epistemologi Irfani

Irfani adalah model penalaran yang berdasarakan atas pendekatan dan pengalaman
spiritual langsung atas realitas yang tampak. bidik Irfani adalah esoterir atau bagian batin, oleh
karena itu, rasio yang dugunakan hanya untuk menjelaskan pengalaman spritual. Metodologi
dan pendekatan Irfani mampu menyusun dan mengembangkan ilmu kesufian. Irfani berasal
dari kata bahasa Arab, yaitu Arafa. Irfani atau makrifat memiliki arti yang sama dengan
makrifat, yang berarti pengetahuan. Namun, kedua istilah ini berbeda dengan ilmu. Irfani atau
makrifat adalah pengetahuan yang diperoleh langsung dari Tuhan melalui pengalaman rohani
yang didasarkan pada cinta atau tekad yang kuat. Sedangkan ilmu adalah pengetahuan yang
diperoleh melalui transformasi atau pemikiran rasional. Menurut Mehdi Hari Yazdi,
pengetahuan Irfani disebut sebagai "ilmu yang hadir," yang berbeda dari pengetahuan rasional
yang disebut sebagai "ilmu yang diperoleh." Sementara menurut Henri Bergson, pengetahuan
Irfani disebut sebagai "pengetahuan tentang," yang merupakan pengetahuan intuitif yang
diperoleh secara langsung, berbeda dari pengetahuan mengenai yang diperoleh melalui
perantara atau pemikiran rasional.

Metode Irfani, berpijak pada pendekatan pengalaman langsung (direct experience) yang
dapat dirasakan dan dihayati atas realitas spiritual atau pengalaman batin. Melalui metode ini,
pengungkapan ilmu pengetahuan yang diperoleh lewat penyinaran hakikat dari Allah kepada
hamba-Nya. Penggunaan rasio dalam metode ini hanya untuk menjelaskan pengalaman

231

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
. Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

spiritual. Penemuan ilmu pengetahuan tersebut bisa melalui kontemplasi dan melalui petunjuk
langsung dari Sang Pemilik Segala Petunjuk. Data yang digunakan dalam metode Irfani adalah
data yang diperoleh dari hasil intuisi dan kata hati. Metode yang digunakan bisa melalui doa,
tafakur dan dzikir. Perlu ditegaskan bahwa analisis data tidak bersifat off-the-shelf (mengikuti
apa yang sudah ada). Pendekatan Irfani adalah pendekatan pemahaman yang berfokus pada
alat-alat pengalaman batin, seperti dhawq, qalb, wijdan, basirah, dan intuisi. Sementara itu,
metode yang digunakan mencakup manhaj kashf dan manhaj iktishaf. Manhaj kashf mengacu
pada manhaj ma’rifah 'Irfani yang tidak bergantung pada indera atau akal, melainkan mencapai
pemahaman melalui riyadah dan mujahadah. Pendekatan Irfani juga menolak keterlibatan
dalam mitologi. Kaum Irfaniyyun tidak terlibat dalam mitologi; sebaliknya, mereka berupaya
untuk memahami haqiqah yang tersembunyi di balik syari'ah dan aspek batin (al- dalalah al-
isharah aw ar-ramziyah) di balik aspek luar (al-dalalah al-lughawiyah). Menurut muthahari
Irfani terdiri dari 2 aspek yaitu praktis dan teoritis. Aspek praktis adalah aspek yang membahas
hubungan antara manusia dengan alam, dan hubungan antara manusia dengan Tuhan. Kajian
Irfani praktis yang mendiskusikan tentang kewajiban kewajiban yang harus dilakukan oleh
seseorang dengan ilmu etika. Sementara itu aspek teoritis Irfani membahas tentang hakikat
semesta, manusia dan Tuhan, sehingga aspek Irfani teoritis ini mempunyai kesamaan dengan
filsafat yang juga mendiskusikan tentang hakikat semesta.
c. Pengertian Epistemologi Burhani

Al-Burhani adalah suatu bentuk demonstrasi yang melibatkan aktivitas berfikir untuk
menetapkan kebenaran proposisi dengan cara pendekatan deduktif, di mana proposisi-proposisi
tersebut dikaitkan satu sama lain berdasarkan aksioma-aksioma yang telah terbukti
kebenarannya. Konsep ini memiliki akar dalam pemikiran filsafat Aristoteles dan digunakan
oleh Al-Jabiri untuk merujuk kepada sistem pengetahuan yang memiliki metode khusus dalam
pemikiran serta pandangan dunia yang tertentu. Pentingnya al-Burhani adalah bahwa ia tidak
bergantung pada otoritas pengetahuan lainnya, tetapi memerlukan upaya aktualisasi agar dapat
dipahami dan dimengerti. Oleh karena itu, kata-kata memiliki peran penting dalam proses ini,
sebagai alat komunikasi dan sarana untuk menyampaikan makna, yang dapat menghasilkan
reaksi yang beragam. Secara struktural, proses al-Burhani terdiri dari tiga tahap utama:
eksperimentasi, yang melibatkan pengamatan terhadap realitas; abstraksi, di mana terbentuk
gambaran dalam pikiran tentang realitas tersebut; dan ekspresi, yang melibatkan pengungkapan
realitas tersebut melalui kata-kata.11 Sumber pengetahuan Burhani adalah rasio, yang berarti
penilaian dan keputusan terhadap informasi yang diterima melalui indra didasarkan pada dalil-
dalil logika, bukan sekadar teks atau intuisi. Dalam konteks ini, tasawur adalah langkah awal
dalam membentuk konsep, di mana data dari indra digunakan untuk membangun pemahaman.
Kemampuan untuk berpikir lurus dalam penalaran dapat dibagi menjadi dua jenis: analitik dan
dialektika. Analitik digunakan untuk menggambarkan cara berpikir dan berargumen
berdasarkan pernyataan yang benar. Namun, dialektika adalah jenis berpikir yang melibatkan
pemikiran logis, seperti silogisme atau al-qiyas al-jami', yang terdiri dari beberapa proposisi.

Dalam konteks ini, dialektika menekankan tiga syarat:

v Harus mengetahui unsur perantara yang menjadi penyebab kesimpulan.

232

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

v' Harus ada keterkaitan yang sesuai antara unsur-unsur dan kesimpulan,sehingga ada
sistematika dalam argumen.

v" Kesimpulan harus muncul secara otomatis, dan tidak boleh ada kesimpulan lain yang
mungkin.

Model berpikir Burhani selalu terkait dengan nalar atau akal. Menurut Abed alJabiri,
ada dua jenis nalar secara umum: nalar aktif, yang merupakan naluri manusia untuk menarik
kesimpulan umum dari pemahamannya tentang hubungan antara segala sesuatu, dan nalar
terbentuk, yang melibatkan penggunaan asas kaidah sebagai dasar dalam berargumentasi
(istidlal). Nalar aktif bersifat universal, sedangkan nalar dominan adalah penggunaan asas
kaidah sebagai pegangan dalam berargumentasi, yang juga bersifat universal karena diterima

4. KESIMPULAN
Epistemologi adalah cabang filsafat yang mempelajari sifat, sumber, dan batasan

pengetahuan. Dalam tradisi pemikiran Islam, terdapat tiga aliran utama dalam epistemologi:
epistemologi Bayani, Irfani, dan Burhani. Epistemologi Bayani adalah pendekatan yang
menekankan pentingnya menggunakan akal dan bahasa dalam memahami dan memperoleh
pengetahuan. Aliran ini berakar pada pemikiran filosof dan teolog seperti al-Farabi, Avicenna
(Ibnu Sina), dan al-ahazali. Kesimpulan utama dari epistemologi Bayani adalah bahwa
pengetahuan harus didasarkan pada pemikiran rasional yang logis dan bahasa yang jelas. Aliran
ini menekankan pentingnya metode ilmiah dan penggunaan nalar untuk mencapai pemahaman
yang benar tentang realitas. Sementara itu, epistemologi Irfani atau ilmu makrifat adalah
pendekatan yang lebih bersifat mistis dalam pemahaman pengetahuan. Aliran ini berkembang
dalam tradisi sufisme dan dianut oleh tokoh seperti Ibn Arabi dan Jalaluddin Rumi. Kegunaan
atau pentingnya epistemologi Bayani dalam kehidupan sehari-hari adalah untuk memberikan
kerangka yang kokoh dalam memahami nilai-nilai moral, etika, dan tujuan hidup yang
bersumber dari prinsip-prinsip agama. Ini membantu individu membuat keputusan,
menetapkan prioritas, dan menemukan makna dalam kehidupan sehari-hari mereka.

Kesimpulan dari epistemologi Irfani adalah bahwa pengetahuan yang mendalam
tentang realitas dan Tuhan tidak dapat dicapai melalui akal semata, tetapi memerlukan
pengalaman spiritual dan pemahaman intuitif yang mendalam. Irfan menekankan pentingnya
pengenalan diri dan pengalaman langsung dengan Yang Maha Esa. Terakhir, epistemologi
Burhani adalah pendekatan yang berkaitan dengan penggunaan dalil atau bukti empiris untuk
memperoleh pengetahuan. Aliran ini terutama dikembangkan oleh ilmuwan dan filsuf Muslim
seperti al-Biruni dan al- Khwarizmi. Kegunaan atau pentingnya epistemologi Bayani dalam
kehidupan sehari-hari adalah untuk memberikan kerangka yang kokoh dalam memahami nilai-
nilai moral, etika, dan tujuan hidup yang bersumber dari prinsip-prinsip agama. Ini membantu
individu membuat keputusan, menetapkan prioritas, dan menemukan makna dalam kehidupan
sehari-hari mereka.

Kesimpulan dari epistemologi Burhani adalah bahwa pengetahuan harus didasarkan
pada pengamatan, pengujian, dan metode ilmiah yang sistematis. Aliran ini sangat menghargai
kontribusi pengetahuan empiris terhadap pemahaman dunia dan menganggapnya sebagai

233

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

sarana utama untuk mendekati realitas. Dalam kesimpulan, epistemologi Bayani
menekankan pemikiran rasional, epistemologi Irfani menekankan pengalaman spiritual, dan
epistemologi Burhani menekankan pengamatan empiris sebagai cara untuk mencapai
pengetahuan. Ketiga aliran ini mencerminkan keragaman pendekatan dalam pemikiran Islam
terkait dengan sumber, sifat, dan batasan pengetahuan. Kegunaan atau pentingnya epistemologi
Burhani dalam kehidupan sehari-hari adalah memungkinkan kita memahami dunia fisik dan
alam semesta melalui sains dan metode ilmiah. Hal ini bergantung pada bukti dan pengetahuan
yang dapat diverifikasi untuk membantu individu membuat keputusan rasional, mengatasi
tantangan, dan memecahkan masalah dalam kehidupan sehari-hari..

5. DAFTAR PUSTAKA

Anggun Khafidhotul Ulliyah, dkk. “Perbedaan Epistemologi Bayani, Irfani, dan Burhani,
dalam pemikiran islam” (Junal Revorma, Vol. 4, No. 1 Mei 2024), hal. 33.

Muhammadun, Muhammadun. "Kritik Nalar Al-Jabiri; Bayani, Irfani dan Burhani dalam
Membangun Islamic Studies Integrasi-Interkoneksi." Eduprof: Islamic Education Journal
1.2 (2019): 133-164

Sholeh Khudori, “Filsafat Islam”, Ar-Ruzz Media: Jogjakarta, 2016: hal 199-200 Muhammad
Nasrudin, et al. “Arah Baru Kajian Pendidikan Kebudayaan Islam Dari Muhammad Abid
Jabari.” Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman 12.2 (2022): 227

Zulpa Makiah. "Epistemologi Bayani, Burhani Dan Irfani Dalam Memperoleh Pengetahuan
Tentang Mashlahah." Syariah: Jurnal Hukum dan Pemikiran 14.2 (2015).

234

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

