
  Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026                                                                                                                 E.ISSN. 3089-8480 

                        Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS) 

                                   Journal page is available to 

                             https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index 

                                Email: admin@jurnalcenter.com 

   

 

 

 

 

228 

KINERJA EPISTEMOLOGI ISLAM KETERJALINAN NALAR 

BAYANI, BURHANI, IRFANI MUHAMMAD ABID AL JABARI 

 

  

THE EPISTEMOLOGICAL PERFORMANCE OF ISLAM: THE 

INTERTWINING OF BAYANI, BURHANI, AND IRFANI REASONING 

IN MUHAMMAD ABID AL-JABARI 
 

 

Lisa Amelia1*, Sri Murhayati2 

 
1*Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Email : lisaamelia140@gmail.com  

2Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Email : sri.murhayati@uin-suska.ac.id  

 

  

*email koresponden: lisaamelia140@gmail.com  

 

DOI: https://doi.org/10.62567/ijis.v2i1.1939 

 
 

 

 Abstract 

 

Bayani, irfani, and burhani reasoning are the three main epistemological frameworks in the Islamic 

scientific tradition, playing a crucial role in the process of knowledge formation, development, and 

validation. These three types of reasoning do not stand alone, but rather complement each other in 

building human understanding of reality, whether it originates from revelation, reason, or spiritual 

experience. Bayani reasoning relies on authoritative texts, particularly the Quran and Hadith, with an 

emphasis on linguistic understanding, interpretation, and normative reasoning. Thru this approach, the 

truth of knowledge is determined based on the consistency of meaning with the text and religious 

authority, so bayani reasoning plays a significant role in the development of Islamic sciences such as 

fiqh, tafsir, and ushul fiqh. Meanwhile, mystical reason emphasizes the inner dimension and spiritual 

experience as sources of knowledge. This reasoning stems from the belief that truth can be attained 

not only thru text and reason, but also thru purification of the soul, intuition, and direct experience 

with transcendent reality. Knowledge in mystical reasoning is subjective yet profound, as it is obtained 

thru contemplation, spiritual practice, and closeness to God. Therefore, mystical reasoning is widely 

developed in the traditions of Sufism and Islamic spiritual philosophy, with the aim of achieving an 

understanding of reality that transcends outward meanings. As for demonstrative reasoning, it is based 

on reason and demonstrative logic as the primary means of obtaining truth. This reasoning emphasizes 

rational argumentation, causality, and systematic proof that can be scientifically accounted for. In the 

Islamic tradition, demonstrative reasoning is widely used in philosophy, rational theology, and the 

development of empirical and analytical sciences. Truth in demonstrative reasoning is measured by 

logical consistency and the correspondence between theory and reality. 

 

Keywords : Bayani reasoning, irfani reasoning, burhani reasoning. 

 

 

 

 

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
mailto:lisaamelia140@gmail.com
mailto:sri.murhayati@uin-suska.ac.id
mailto:lisaamelia140@gmail.com
https://doi.org/10.62567/ijis.v2i1.1939


  Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026                                                                                                                 E.ISSN. 3089-8480 

                        Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS) 

                                   Journal page is available to 

                             https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index 

                                Email: admin@jurnalcenter.com 

   

 

 

 

 

229 

Abstrak 

 

Nalar bayani, irfani, dan burhani merupakan tiga kerangka epistemologis utama dalam tradisi keilmuan 

Islam yang berperan penting dalam proses pembentukan, pengembangan, dan validasi pengetahuan. 

Ketiga nalar ini tidak berdiri secara terpisah, melainkan saling melengkapi dalam membangun 

pemahaman manusia terhadap realitas, baik yang bersumber dari wahyu, akal, maupun pengalaman 

spiritual. Nalar bayani bertumpu pada teks-teks otoritatif, khususnya Al-Qur’an dan Hadis, dengan 

penekanan pada pemahaman kebahasaan, penafsiran, dan penalaran normatif. Melalui pendekatan ini, 

kebenaran ilmu ditentukan berdasarkan kesesuaian makna dengan teks dan otoritas keagamaan, 

sehingga nalar bayani berperan besar dalam pengembangan ilmu-ilmu keislaman seperti fikih, tafsir, 

dan ushul fikih. Sementara itu, nalar irfani menekankan dimensi batin dan pengalaman spiritual sebagai 

sumber pengetahuan. Nalar ini berangkat dari keyakinan bahwa kebenaran tidak hanya dapat dicapai 

melalui teks dan rasio, tetapi juga melalui penyucian jiwa, intuisi, dan pengalaman langsung dengan 

realitas transenden. Pengetahuan dalam nalar irfani bersifat subjektif namun mendalam, karena 

diperoleh melalui proses kontemplasi, riyadhah, dan kedekatan spiritual kepada Tuhan. Oleh karena itu, 

nalar irfani banyak berkembang dalam tradisi tasawuf dan filsafat spiritual Islam, dengan tujuan 

mencapai pemahaman hakikat yang melampaui makna lahiriah. Adapun nalar burhani berpijak pada 

rasio dan logika demonstratif sebagai sarana utama dalam memperoleh kebenaran. Nalar ini 

menekankan argumentasi rasional, kausalitas, dan pembuktian sistematis yang dapat 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Dalam tradisi Islam, nalar burhani banyak digunakan dalam 

filsafat, ilmu kalam rasional, serta pengembangan ilmu pengetahuan yang bersifat empiris dan analitis. 

Kebenaran dalam nalar burhani diukur melalui konsistensi logis dan kesesuaian antara teori dan realitas. 

 

Kata Kunci : Nalar bayani, nalar irfani, nalar burhani. 

 

 

1. PENDAHULUAN 

 Ilmu pengetahuan dalam Islam tidak lahir dari satu sumber tunggal, melainkan 

berkembang melalui beragam pendekatan epistemologis yang mencerminkan kekayaan tradisi 

intelektual umat Islam. Dalam konteks ini, pemikiran Muhammad Abed al-Jabiri tentang nalar 

bayani, irfani, dan burhani menjadi salah satu kerangka penting untuk memahami dinamika 

cara berpikir dan pengembangan ilmu dalam peradaban Islam. Ketiga nalar tersebut 

merepresentasikan pola dasar epistemologi yang membentuk cara umat Islam memahami 

wahyu, realitas, dan pengalaman spiritual. 

 Nalar bayani merupakan pola berpikir yang berlandaskan teks dan otoritas wahyu. Fokus 

utama nalar ini adalah penafsiran Al-Qur’an dan Hadis dengan menggunakan kaidah bahasa, 

gramatika, ushul fiqh, dan qiyas. Dalam sejarah Islam, nalar bayani memainkan peran dominan 

dalam pengembangan ilmu-ilmu keislaman normatif, seperti fiqh, tafsir, dan ilmu kalam. 

Kekuatan nalar bayani terletak pada kemampuannya menjaga kemurnian ajaran dan konsistensi 

hukum Islam, namun keterbatasannya muncul ketika ia terlalu tekstual dan kurang memberi 

ruang pada rasionalitas dan konteks sosial. Berbeda dengan nalar bayani, nalar irfani berakar 

pada pengalaman batin dan pengetahuan intuitif. Nalar ini berkembang dalam tradisi tasawuf 

dan menekankan penyucian jiwa, kedekatan dengan Tuhan, serta pengalaman langsung sebagai 

sumber pengetahuan. Pengetahuan irfani bersifat subjektif dan simbolik, namun memiliki 

kedalaman makna spiritual yang mampu membentuk akhlak dan kesadaran etis manusia. Meski 

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index


  Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026                                                                                                                 E.ISSN. 3089-8480 

                        Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS) 

                                   Journal page is available to 

                             https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index 

                                Email: admin@jurnalcenter.com 

   

 

 

 

 

230 

demikian, apabila tidak diimbangi dengan nalar lain, irfani berpotensi menjauh dari rasionalitas 

dan realitas sosial. 

 Sementara itu, nalar burhani menempatkan akal dan logika sebagai instrumen utama 

dalam memperoleh pengetahuan. Nalar ini banyak dipengaruhi oleh tradisi filsafat dan sains, 

dengan menekankan argumentasi rasional, kausalitas, dan pembuktian empiris. Dalam 

peradaban Islam klasik, nalar burhani berkontribusi besar terhadap perkembangan ilmu 

pengetahuan, seperti matematika, kedokteran, astronomi, dan filsafat. Kelebihan nalar burhani 

terletak pada sifatnya yang objektif dan sistematis, namun jika berdiri sendiri dapat 

mengabaikan dimensi wahyu dan spiritualitas. 

 Oleh karena itu, tantangan utama epistemologi Islam kontemporer adalah bagaimana 

mengintegrasikan nalar bayani, irfani, dan burhani secara harmonis. Integrasi ketiganya 

diharapkan mampu melahirkan paradigma keilmuan yang tidak hanya rasional dan ilmiah, 

tetapi juga bernilai spiritual dan berakar pada wahyu. Dengan pendekatan integratif ini, ilmu 

pengetahuan Islam dapat berkontribusi secara signifikan dalam menjawab persoalan 

kemanusiaan dan peradaban modern tanpa kehilangan identitas keislamannya. 

 

2. METODE PENELITIAN 

 Metode yang digunakan dalam penyusunan karya tulis ilmiah ini adalah penelitian 

pustaka atau library research. Penelitian kepustakaan (library research) yaitu teknik 

pengumpulan data dengan cara mempelajari, mengkaji dan memahami sumber-sumber data 

yang ada pada beberapa buku yang terkait dalam penelitian, disebut penelitian kepustakaan 

karena data-data atau bahan-bahan yang diperlukan dalam menyelesaikan artikel tersebut 

berasal dari perpustakaan baik berupa buku, jurnal-jurnal ilmiah serta ebook. 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

a. Pengertian Epistemologi Bayani 

Secara etimologis bayani mengadung baragam arti yaitu: kesinambungan (al-walsu): 

keterampilan (al-fashlu): jelas dan terang (al-zhuhur wa al-wudlhuh): dan kemampuan 

membuat terang dan generik. Sebagai sebuah epistem, keterampilan dan kejelasan tadi 

mewujud dalam al-bayan al-ibarat “perpektif” dan “metode” yang sangat menentukan pola 

pemikiran tidak hanya dalam lingkup “estetik-susastra”, melaikan juga dalam hidup “logic-

diskursif”. Dengan kata lain bayan berubah menjadi sebuah terminologi yang disamping 

mencakup arti segala sesuatu yang melengkapi tindakan memahami.3 Epistemologi bayani 

muncul bukan sebagai hal yang sui generasi, akan tetapi ia memiliki akar historisnya dalam 

sejarah buidaya dan tradisi pemikiran arab. Bahasa arab diyakini sebagai bahasa wahyu Tuhan.  

Pada dasarnya epistemologi bayani telah di terapkan fuqaha (ahli fiqih), mutakallimun 

(teolog) dan usulliyun (ahli usul al-fiqih) untuk: 

✓ Memahami untuk mengurai teks untuk mencari memperoleh makna yang tersirat atau yang 

dimaksud dalam ucapan. Dapat dikatakan bahwa pendekatan ini dimanfaatkan untuk 

mengeluarkan makna zahir dari ucapan zahir. 

✓ Istinbat (kajian) hukum al-nushush aldiniyah (Al-Qur’an dan Hadits). 

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index


  Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026                                                                                                                 E.ISSN. 3089-8480 

                        Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS) 

                                   Journal page is available to 

                             https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index 

                                Email: admin@jurnalcenter.com 

   

 

 

 

 

231 

 

Menurut imam As-Syafi’i terdapat tiga asa epistemologi bayani yaitu Al-Qur’an, As-

Sunnah dan Al-Qiyas. Lalu beliau juga mendasarkan kepada satu asas lagi yakni Al-Ijma. 

Secara epistemonologi yang mencakup disiplin ilmu yang bersumber dari bahasa arab (yaitu 

nahu, fiqih, dan ushul fiqih, kalam dan balaghah). 

Dalam epistemonologi islam, Bayani adalah cara berpikir khas Arab, baik secara 

langsung maupun tidak langsung menekankan otoritas teks dan diberkan oleh nalar linguistik 

yang dieksplorasi melalui penalaran, dan pendekatan yang digunakan adalah pendekatan 

lughawiyah. Dengan perpaduan disiplin ilmu-ilmu tersebut, maka ilmu yang diperoleh melalui 

metode bayani tersebut akan lebih sempurna. Al-Jabiri berpendapat bahwa pola epistemonologi 

bayani menurut sejarah merupakan sistem epistemonologi perdana muncul dalam pemikiran 

arab (Ro’uf). 

Menurut Ibn Wahhab Al-Khatib, Bayani adalah sebuah metode untuk membangun 

konsep di atas dasar ushul-furu’, caranya dengan menggunakan panduan pola yang diapakai 

ulama’ fiqih dan kalam (teologi ). 

Epistemonologi Bayani adalah pendekatan yang mengandalkan teks dan nash (teks suci 

Al-Qur’an dan hadist) sebagai sumber utama pengetahuan. Keunggulannya terletak pada 

penekanan pada otoritas teks-teks agama, yang memungkinkan pemahaman yang konsisten 

dan terstruktur terhadap prinsip-prinsip agama. Kemudian kekurangannya adalah menjadi 

terlalu dogmatis atau literal dalam pemahaman teks. Hal ini dapat menghambat kemampuan 

untuk menafsirkan teks secara kontekstual atau untuk mengamodasikan perubahan zaman dan 

budaya. 

b. Pengertian Epistemologi Irfani 

Irfani adalah model penalaran yang berdasarakan atas pendekatan dan pengalaman 

spiritual langsung atas realitas yang tampak. bidik Irfani adalah esoterir atau bagian batin, oleh 

karena itu, rasio yang dugunakan hanya untuk menjelaskan pengalaman spritual. Metodologi 

dan pendekatan Irfani mampu menyusun dan mengembangkan ilmu kesufian. Irfani berasal 

dari kata bahasa Arab, yaitu Arafa. Irfani atau makrifat memiliki arti yang sama dengan 

makrifat, yang berarti pengetahuan. Namun, kedua istilah ini berbeda dengan ilmu. Irfani atau 

makrifat adalah pengetahuan yang diperoleh langsung dari Tuhan melalui pengalaman rohani 

yang didasarkan pada cinta atau tekad yang kuat. Sedangkan ilmu adalah pengetahuan yang 

diperoleh melalui transformasi atau pemikiran rasional. Menurut Mehdi Hari Yazdi, 

pengetahuan Irfani disebut sebagai "ilmu yang hadir," yang berbeda dari pengetahuan rasional 

yang disebut sebagai "ilmu yang diperoleh." Sementara menurut Henri Bergson, pengetahuan 

Irfani disebut sebagai "pengetahuan tentang," yang merupakan pengetahuan intuitif yang 

diperoleh secara langsung, berbeda dari pengetahuan mengenai yang diperoleh melalui 

perantara atau pemikiran rasional. 

Metode Irfani, berpijak pada pendekatan pengalaman langsung (direct experience) yang 

dapat dirasakan dan dihayati atas realitas spiritual atau pengalaman batin. Melalui metode ini, 

pengungkapan ilmu pengetahuan yang diperoleh lewat penyinaran hakikat dari Allah kepada 

hamba-Nya. Penggunaan rasio dalam metode ini hanya untuk menjelaskan pengalaman 

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index


  Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026                                                                                                                 E.ISSN. 3089-8480 

                        Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS) 

                                   Journal page is available to 

                             https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index 

                                Email: admin@jurnalcenter.com 

   

 

 

 

 

232 

spiritual. Penemuan ilmu pengetahuan tersebut bisa melalui kontemplasi dan melalui petunjuk 

langsung dari Sang Pemilik Segala Petunjuk. Data yang digunakan dalam metode Irfani adalah 

data yang diperoleh dari hasil intuisi dan kata hati. Metode yang digunakan bisa melalui doa, 

tafakur dan dzikir. Perlu ditegaskan bahwa analisis data tidak bersifat off-the-shelf (mengikuti 

apa yang sudah ada). Pendekatan Irfani adalah pendekatan pemahaman yang berfokus pada 

alat-alat pengalaman batin, seperti dhawq, qalb, wijdan, basirah, dan intuisi. Sementara itu, 

metode yang digunakan mencakup manhaj kashf dan manhaj iktishaf. Manhaj kashf mengacu 

pada manhaj ma`rifah 'Irfani yang tidak bergantung pada indera atau akal, melainkan mencapai 

pemahaman melalui riyadah dan mujahadah. Pendekatan Irfani juga menolak keterlibatan 

dalam mitologi. Kaum Irfaniyyun tidak terlibat dalam mitologi; sebaliknya, mereka berupaya 

untuk memahami haqiqah yang tersembunyi di balik syari'ah dan aspek batin (al- dalalah al-

isharah aw ar-ramziyah) di balik aspek luar (al-dalalah al-lughawiyah). Menurut muthahari 

Irfani terdiri dari 2 aspek yaitu praktis dan teoritis. Aspek praktis adalah aspek yang membahas 

hubungan antara manusia dengan alam, dan hubungan antara manusia dengan Tuhan. Kajian 

Irfani praktis yang mendiskusikan tentang kewajiban kewajiban yang harus dilakukan oleh 

seseorang dengan ilmu etika. Sementara itu aspek teoritis Irfani membahas tentang hakikat 

semesta, manusia dan Tuhan, sehingga aspek Irfani teoritis ini mempunyai kesamaan dengan 

filsafat yang juga mendiskusikan tentang hakikat semesta. 

c. Pengertian Epistemologi Burhani 

Al-Burhani adalah suatu bentuk demonstrasi yang melibatkan aktivitas berfikir untuk 

menetapkan kebenaran proposisi dengan cara pendekatan deduktif, di mana proposisi-proposisi 

tersebut dikaitkan satu sama lain berdasarkan aksioma-aksioma yang telah terbukti 

kebenarannya. Konsep ini memiliki akar dalam pemikiran filsafat Aristoteles dan digunakan 

oleh Al-Jabiri untuk merujuk kepada sistem pengetahuan yang memiliki metode khusus dalam 

pemikiran serta pandangan dunia yang tertentu. Pentingnya al-Burhani adalah bahwa ia tidak 

bergantung pada otoritas pengetahuan lainnya, tetapi memerlukan upaya aktualisasi agar dapat 

dipahami dan dimengerti. Oleh karena itu, kata-kata memiliki peran penting dalam proses ini, 

sebagai alat komunikasi dan sarana untuk menyampaikan makna, yang dapat menghasilkan 

reaksi yang beragam. Secara struktural, proses al-Burhani terdiri dari tiga tahap utama: 

eksperimentasi, yang melibatkan pengamatan terhadap realitas; abstraksi, di mana terbentuk 

gambaran dalam pikiran tentang realitas tersebut; dan ekspresi, yang melibatkan pengungkapan 

realitas tersebut melalui kata-kata.11 Sumber pengetahuan Burhani adalah rasio, yang berarti 

penilaian dan keputusan terhadap informasi yang diterima melalui indra didasarkan pada dalil-

dalil logika, bukan sekadar teks atau intuisi. Dalam konteks ini, tasawur adalah langkah awal 

dalam membentuk konsep, di mana data dari indra digunakan untuk membangun pemahaman. 

Kemampuan untuk berpikir lurus dalam penalaran dapat dibagi menjadi dua jenis: analitik dan 

dialektika. Analitik digunakan untuk menggambarkan cara berpikir dan berargumen 

berdasarkan pernyataan yang benar. Namun, dialektika adalah jenis berpikir yang melibatkan 

pemikiran logis, seperti silogisme atau al-qiyas al-jami', yang terdiri dari beberapa proposisi.  

Dalam konteks ini, dialektika menekankan tiga syarat: 

✓ Harus mengetahui unsur perantara yang menjadi penyebab kesimpulan. 

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index


  Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026                                                                                                                 E.ISSN. 3089-8480 

                        Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS) 

                                   Journal page is available to 

                             https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index 

                                Email: admin@jurnalcenter.com 

   

 

 

 

 

233 

✓ Harus ada keterkaitan yang sesuai antara unsur-unsur dan kesimpulan,sehingga ada 

sistematika dalam argumen. 

✓ Kesimpulan harus muncul secara otomatis, dan tidak boleh ada kesimpulan lain yang 

mungkin. 

Model berpikir Burhani selalu terkait dengan nalar atau akal. Menurut Abed alJabiri, 

ada dua jenis nalar secara umum: nalar aktif, yang merupakan naluri manusia untuk menarik 

kesimpulan umum dari pemahamannya tentang hubungan antara segala sesuatu, dan nalar 

terbentuk, yang melibatkan penggunaan asas kaidah sebagai dasar dalam berargumentasi 

(istidlal). Nalar aktif bersifat universal, sedangkan nalar dominan adalah penggunaan asas 

kaidah sebagai pegangan dalam berargumentasi, yang juga bersifat universal karena diterima  

 

4. KESIMPULAN 

Epistemologi adalah cabang filsafat yang mempelajari sifat, sumber, dan batasan 

pengetahuan. Dalam tradisi pemikiran Islam, terdapat tiga aliran utama dalam epistemologi: 

epistemologi Bayani, Irfani, dan Burhani. Epistemologi Bayani adalah pendekatan yang 

menekankan pentingnya menggunakan akal dan bahasa dalam memahami dan memperoleh 

pengetahuan. Aliran ini berakar pada pemikiran filosof dan teolog seperti al-Farabi, Avicenna 

(Ibnu Sina), dan al-ahazali. Kesimpulan utama dari epistemologi Bayani adalah bahwa 

pengetahuan harus didasarkan pada pemikiran rasional yang logis dan bahasa yang jelas. Aliran 

ini menekankan pentingnya metode ilmiah dan penggunaan nalar untuk mencapai pemahaman 

yang benar tentang realitas. Sementara itu, epistemologi Irfani atau ilmu makrifat adalah 

pendekatan yang lebih bersifat mistis dalam pemahaman pengetahuan. Aliran ini berkembang 

dalam tradisi sufisme dan dianut oleh tokoh seperti Ibn Arabi dan Jalaluddin Rumi. Kegunaan 

atau pentingnya epistemologi Bayani dalam kehidupan sehari-hari adalah untuk memberikan 

kerangka yang kokoh dalam memahami nilai-nilai moral, etika, dan tujuan hidup yang 

bersumber dari prinsip-prinsip agama. Ini membantu individu membuat keputusan, 

menetapkan prioritas, dan menemukan makna dalam kehidupan sehari-hari mereka. 

Kesimpulan dari epistemologi Irfani adalah bahwa pengetahuan yang mendalam 

tentang realitas dan Tuhan tidak dapat dicapai melalui akal semata, tetapi memerlukan 

pengalaman spiritual dan pemahaman intuitif yang mendalam. Irfan menekankan pentingnya 

pengenalan diri dan pengalaman langsung dengan Yang Maha Esa. Terakhir, epistemologi 

Burhani adalah pendekatan yang berkaitan dengan penggunaan dalil atau bukti empiris untuk 

memperoleh pengetahuan. Aliran ini terutama dikembangkan oleh ilmuwan dan filsuf Muslim 

seperti al-Biruni dan al- Khwarizmi. Kegunaan atau pentingnya epistemologi Bayani dalam 

kehidupan sehari-hari adalah untuk memberikan kerangka yang kokoh dalam memahami nilai-

nilai moral, etika, dan tujuan hidup yang bersumber dari prinsip-prinsip agama. Ini membantu 

individu membuat keputusan, menetapkan prioritas, dan menemukan makna dalam kehidupan 

sehari-hari mereka. 

Kesimpulan dari epistemologi Burhani adalah bahwa pengetahuan harus didasarkan 

pada pengamatan, pengujian, dan metode ilmiah yang sistematis. Aliran ini sangat menghargai 

kontribusi pengetahuan empiris terhadap pemahaman dunia dan menganggapnya sebagai  

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index


  Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026                                                                                                                 E.ISSN. 3089-8480 

                        Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS) 

                                   Journal page is available to 

                             https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index 

                                Email: admin@jurnalcenter.com 

   

 

 

 

 

234 

sarana utama untuk mendekati realitas. Dalam kesimpulan, epistemologi Bayani 

menekankan pemikiran rasional, epistemologi Irfani menekankan pengalaman spiritual, dan 

epistemologi Burhani menekankan pengamatan empiris sebagai cara untuk mencapai 

pengetahuan. Ketiga aliran ini mencerminkan keragaman pendekatan dalam pemikiran Islam 

terkait dengan sumber, sifat, dan batasan pengetahuan. Kegunaan atau pentingnya epistemologi 

Burhani dalam kehidupan sehari-hari adalah memungkinkan kita memahami dunia fisik dan 

alam semesta melalui sains dan metode ilmiah. Hal ini bergantung pada bukti dan pengetahuan 

yang dapat diverifikasi untuk membantu individu membuat keputusan rasional, mengatasi 

tantangan, dan memecahkan masalah dalam kehidupan sehari-hari.. 

 

5. DAFTAR PUSTAKA 

Anggun Khafidhotul Ulliyah, dkk. “Perbedaan Epistemologi Bayani, Irfani, dan Burhani, 

dalam pemikiran islam” (Junal Revorma, Vol. 4, No. 1 Mei 2024), hal. 33. 

Muhammadun, Muhammadun. "Kritik Nalar Al-Jabiri; Bayani, Irfani dan Burhani dalam 

Membangun Islamic Studies Integrasi-Interkoneksi." Eduprof: Islamic Education Journal 

1.2 (2019): 133-164 

Sholeh Khudori, “Filsafat Islam”, Ar-Ruzz Media: Jogjakarta, 2016: hal 199-200 Muhammad 

Nasrudin, et al. “Arah Baru Kajian Pendidikan Kebudayaan Islam Dari Muhammad Abid 

Jabari.” Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman 12.2 (2022): 227 

Zulpa Makiah. "Epistemologi Bayani, Burhani Dan Irfani Dalam Memperoleh Pengetahuan 

Tentang Mashlahah." Syariah: Jurnal Hukum dan Pemikiran 14.2 (2015). 

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

