Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

-
“atimney

KONTRIBUSI PENDIDIKAN PONDOK PESANTREN
AL-AMANAH DALAM MENINGKATKAN NILAI-NILAI MODERASI
BERAGAMA

CONTRIBUTION OF AL-AMANAH ISLAMIC BOARDING SCHOOL
EDUCATION IN ENHANCING RELIGIOUS MODERATION VALUES

Taufiqul Huda'", Nurul Erlina?, Lisa Damayanti’, Ailsya Fauzia Haryono*, Dwi
Amalia’, M Rikza Chamami®

"Universitas Islam Negeri Walisongo, Email : taufiqulhuda577@gmail.com
2Universitas Islam Negeri Walisongo, Email : Erlinanurul99@gmail.com
3Universitas Islam Negeri Walisongo, Email : lisadamayanti797 @gmail.com
4Universitas Islam Negeri Walisongo, Email : ailsyahadid2 1 @gmail.com
SUniversitas Islam Negeri Walisongo, Email : amaliadwi735@gmail.com
SUniversitas Islam Negeri Walisongo, Email : rikza@walisongo.ac.id

*email koresponden: taufiqulhuda577@gmail.com

DOI: https://doi.org/10.62567/ijis.v2i1.1761

Abstract

This study explores the contribution of Pondok Pesantren Al-Amanah in fostering religious
moderation through its educational practices and daily santri activities. Using a descriptive qualitative
approach, data were collected through observations, semi-structured interviews, and documentation.
The findings reveal that moderate values such as balance, tolerance, and fairness are integrated into
learning activities, modeled by teachers and caregivers, and strengthened through various social and
religious programs. The diverse backgrounds of the students help create an inclusive environment
where mutual respect grows naturally. However, the study also identifies several challenges, including
differences in students’ levels of understanding, the influence of unverified digital content, and limited
educational resources. Overall, the research affirms the significant role of pesantren in cultivating
religious moderation, while highlighting the need for stronger digital literacy and more adaptive
learning strategies to ensure deeper internalization of moderate values.

Keywords : Religious Moderation, Islamic Education, Islamic Boarding School.

Abstrak

Penelitian ini membahas kontribusi Pondok Pesantren Al-Amanah dalam menanamkan nilai-nilai
moderasi beragama melalui kegiatan pendidikan dan kehidupan sehari-hari santri. Penelitian
menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan teknik pengumpulan data berupa observasi,
wawancara, dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai moderat seperti sikap

89

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
mailto:taufiqulhuda577@gmail.com
mailto:Erlinanurul99@gmail.com
mailto:lisadamayanti797@gmail.com
mailto:ailsyahadid21@gmail.com
mailto:amaliadwi735@gmail.com
mailto:rikza@walisongo.ac.id
mailto:taufiqulhuda577@gmail.com
https://doi.org/10.62567/ijis.v2i1.1761

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

-
“atimmtt

Email: admin@jurnalcenter.com

seimbang, toleransi, dan keadilan ditanamkan melalui pembelajaran kitab, keteladanan para pengasuh
dan ustadz, serta pembiasaan dalam berbagai aktivitas sosial dan keagamaan. Lingkungan pesantren
yang dihuni santri dari beragam daerah turut memperkuat terbentuknya sikap saling menghargai dan
keterbukaan. Meski demikian, penelitian juga menemukan sejumlah tantangan, seperti kemampuan
santri yang beragam, pengaruh konten digital yang tidak tervalidasi, serta keterbatasan sarana dan
sumber daya pendidik. Temuan ini menegaskan bahwa pesantren memiliki peran penting dalam
memperkuat moderasi beragama, sekaligus membutuhkan penguatan literasi digital dan strategi
pembelajaran yang lebih adaptif agar nilai moderasi dapat diinternalisasi secara lebih optimal.

Kata Kunci : Moderasi Beragama, Pendidikan Islam, Pondok Pesantren.

1. PENDAHULUAN
Indonesia, sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia, menghadapi

tantangan unik dalam menjaga harmoni sosial di tengah keberagaman etnis, budaya, dan
agama. Keberagaman ini, yang mencakup lebih dari 300 kelompok etnis dan enam agama
resmi, sering kali menjadi sumber kekuatan nasional, tetapi juga rentan terhadap konflik
jika tidak dikelola dengan baik. Dalam beberapa dekade terakhir, fenomena intoleransi
agama, ekstremisme, dan sikap eksklusif semakin menonjol, terutama dipicu oleh
globalisasi, media sosial, dan dinamika politik. Moderasi beragama, yang didefinisikan
sebagai pendekatan seimbang dalam memahami dan mengamalkan ajaran agama dengan
menekankan nilai-nilai demokrasi, keadilan, dan kemanusiaan, menjadi agenda krusial
untuk memelihara kedamaian. Konsep ini tidak hanya mendorong toleransi antarumat
beragama, tetapi juga mencegah radikalisasi yang dapat mengancam stabilitas sosial. Studi
terkini menunjukkan bahwa penguatan moderasi beragama melalui pendidikan dapat
mengurangi potensi konflik, seperti yang terlihat dalam kasus-kasus intoleransi di berbagai
wilayah Indonesia.! Survei literatur baru-baru ini juga menggarisbawahi peran institusi
pendidikan Islam dalam membentuk sikap inklusif, di mana pesantren sebagai lembaga
pendidikan tradisional berpotensi menjadi agen utama perubahan sosial yang moderat.>
Moderasi Beragama menjadi salah satu agenda penting dalam menjaga harmoni
kehidupan masyarakat indonesia yang memiliki keberagaman budaya, etnis, dan
keyakinan. Dalam beberapa tahun terakhir, munculnya berbagai fenomena intoleransi,
sikap ekslusif, dan pemahaman keagamaan yang ekstrem yang menunjukkan penguatan
tentang nilai-nilai moderasi beragama perlu terus dilakukan, terutama pada generasi muda.
Pendidikan islam memegang peran penting dalam membentuk karakter dan perilaku umat
agar memiliki sikap toleran, inklusif, dan seimbang dalam kehidupan beragama. Melalui
pendidikan, nilai-nilai moderat dapat ditanamkan secara sistematis dan berkelanjutan.?
Moderasi beragama merupakan cara pandang dan cara mengamalkan pesan agama yang

! Harto, Jemmy, et al. "Reconfiguring Pesantren Education: The Dialectic between Tradition, Modernity, and
Transnational Islam." Mozaic: Islam Nusantara 11.2 (2025): 147-160.

2 Huda, M. S. A. Strengthening Religious Moderation Through the Core Values of Islamic Boarding School
Education. Jan. 2024, doi:10.35723/ajie.v8i1.458.

3 Syaifudin, M., Religious Moderation in Islamic Education in Indonesia, An-Nuha: Jurnal Kajian Islam,
Pendidikan, Budaya & Social, December 26, 2024. DOI: 10.36835/annuha.v11i2.744

90

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to

https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

-
“atimmtt

Email: admin@jurnalcenter.com

dilaksankan berdasarkan nilai-nilai demokrasi, keadilan, nilai-nilai kemanusiaan sehingga
terwujud suasana yang santun, damai tanpa menyakiti satu dengan lainnya.(Habibie, 2021)

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisonal memiliki posisi strategis dalam
pembentukan karakter keberagaman yang moderat. Proses pendidikan di pesantren tidak
hanya berfokus pada pembelajaran ilmu agama, tetapi juga pada pembinaan akhlak,
keteladan guru, setya pembiasaan perilaku yang selaras dengan nilai-nilai rahmatan
lil’alamin. Dalam konteks ini, pendidikan islam di pesantren menjadi sarana penting dalam
menyatukan perbedaan serta mencegah potensi konflik antar kelompok masyarakat yang
memiliki latar belakang keyakinan berbeda.(Tinggi et al., 2023)

Pondok Pesantren Al-Amanah merupakan salah satu pesantren di Indonesia yang tidak
hanya mengajarkan tentang ilmu agama secara tradisional, tetapi juga berupaya
menanamkan nilai-nilai moderasi beragama kepada para santri. Melalui berbagai kegiatan
pendidikan, pembinaan kedisiplinan, penguatan akhlak, serta interaksi sosial di lingkungan
pesantren, nilai toleransi, saling menghargai, dan sikap inklusif dapat ditumbuhkan secara
efektif.* Pendekatan pendidikan yang diterapkan di pesantren ini menjadi perwujudan
penting dari bagaimana pendidikan islam dapat medukung perkembangan keberagaman
yang moderat di tengah pluralitas masyarakat saat ini.’

Penelitian terkini menunjukkan bahwa model moderasi beragama di pesantren
Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama di Indonesia berbasis pada kesatuan nilai theo-sosio-
antropologis, yang mendukung pembentukan sikap toleran dan inklusif di kalangan santri.®
Selain itu, revitalisasi pendidikan pesantren telah terbukti efektif dalam memupuk moderasi
beragama, dengan menyelaraskan pendidikan Islam tradisional dengan tantangan modern
seperti inklusivitas dan harmoni sosial.”

Meskipun demikian, kontribusi pendidikan Pondok Pesantren Al-amanah terhadap
penguatan nilai-nilai moderasi beragama masih perlu digali secara ilmiah untuk
memberikan gambaran yang lebih mendalam mengenai peran pesantren dalam konteks
pendidikan islam mmodern. Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk membahaa
kontribusi pendidikan di pesantren Al-Amanah dalam mendukung peningkatan moderasi
beragama sebagai bagian penting dari pengembangan pendidikan islam di Indonesia.®

4 Fatih, Moh. K., Peran Pesantren Dalam Penguatan Moderasi Beragama Di Indonesia, Alamtara: Jurnal
Komunikasi Dan Penyiaran Islam, December 30, 2024, DOI: 10.58518/alamtara.v8i2.3180

3 Elvana, N. and Masduki, M., Islamic Religious Education in Pesantren in Fostering Religious Moderation, JIGC
(Journal of Islamic Guidance and Counseling), June 30, 2022. DOI: 10.30631/jigc.v6i1.47

® Qorib, Muhammad, and Umiarso. "The religious moderation model based on the unity of theo-socio-
anthropological values in Muhammadiyah and NU pesantren in Indonesia." Cogent Education 12.1 (2025):
2584644,

7 Hadi, Abdul, Ishak Syairozi, and Marliza Oktapiani. "Revitalizing Pesantren Education to Foster Religious
Moderation in Indonesia."

8 Rohmawati, UB dan Izza, YP, Internalisasi Nilai Moderasi Beragama di Sekolah Menengah Atas Berbasis
Pesantren, EduReligia : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2 Juli 2022. DOI: 10.33650/edureligia.v6i1.3655

91

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

2. METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis deskriptif kualitatif

untuk memahami secara mendalam kontribusi Pondok Pesantren Al-Amanah dalam
meningkatkan nilai-nilai moderasi beragama melalui proses pendidikan, pengalaman
santri, dan interaksi di lingkungan pesantren.’ Lokasi penelitian dipilih secara purposive,
dengan subjek penelitian meliputi pengasuh, ustadz dan ustadzah, serta santri, karena
mereka memiliki pengetahuan langsung mengenai pelaksanaan pendidikan moderasi
beragama. Peneliti berperan sebagai instrumen utama yang mengumpulkan data melalui
observasi nonpartisipan, wawancara semi-terstruktur, dan dokumentasi berupa profil
pesantren, kurikulum, dan catatan kegiatan. Data dianalisis menggunakan model Miles dan
Huberman yang meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan, serta
diuji keabsahannya melalui triangulasi sumber, triangulasi teknik, perpanjangan
pengamatan, dan peningkatan ketekunan.(Spradley & Huberman, 2024) Prosedur
penelitian dilakukan melalui tahap pra-lapangan, pelaksanaan penelitian, dan analisis serta
pelaporan, sehingga diperoleh gambaran komprehensif mengenai kontribusi pesantren
dalam membentuk dan memperkuat nilai-nilai moderasi beragama.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN
Berdasarkan hasil wawancara dengan pengasuh, ustadz/ustadzah, dan para santri,

terlihat bahwa kontribusi pesantren dalam membangun nilai moderasi beragama
terimplementasi melalui berbagai aspek. Pertama, nilai-nilai moderat seperti tawassuth,
tasamuh, tawazun, dan ‘adl di integrasikan ke dalam proses pembelajaran, terutama dalam
mata pelajaran fikih, akidah, tafsir, dan akhlak. Guru senantiasa mendorong santri untuk
berdiskusi, bermusyawarah, serta belajar menghormati perbedaan pendapat. Pendekatan
tersebut sejalan dengan kajian pendidikan Islam di pesantren yang menonjolkan sikap
inklusif melalui kegiatan diskusi dan musyawarah. Selain itu, pendidikan galb juga
ditekankan sebagai upaya membangun keseimbangan spiritual agar peserta didik terhindar
dari sikap-sikap ekstrem.!® Kedua, keteladanan para pengasuh dan ustadz menjadi media
penting dalam menanamkan moderasi; mereka menunjukkan keramahan, sikap lembut, dan
penghargaan terhadap perbedaan amalan santri dalam interaksi sehari-hari. Ketiga,
pembiasaan kegiatan rutin seperti bakti sosial, kerja bakti, pengajian, dan diskusi kelompok
membentuk karakter santri agar mampu hidup rukun dalam keberagaman. Keempat,
pesantren juga mengembangkan program penguatan karakter dan wawasan global melalui
kerja sama internasional, seperti dengan pihak asing (Singapura), yang membantu
memperluas wawasan multikultural santri, serta melalui pelatithan kepemimpinan dan
organisasi agar santri terbiasa bersikap terbuka dan bertanggung jawab. Kelima, suasana
pesantren yang dihuni santri dari latar belakang berbeda, baik daerah maupun angkatan,

° (Waruwu, 2024)

10 Chamami, M. Rikza, Abdurrahman Mas’ud, and Ruswan Ruswan. "Educating The Heart: The Concept of Qalb
Education in Minhaju Al-Atqiya’i fi Syarhi Ma’rifati Al-Azkiya’i ila Tariqi Al-Auliya’i by KH. Sholeh
Darat." Nadwa: Jurnal Pendidikan Islam 15.2 (2021): 129-148.

92

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

menciptakan lingkungan yang inklusif dan mendukung terbentuknya sikap saling
menghargai.

Upaya penguatan moderasi beragama di Pondok Pesantren Al-Amanah tampak tidak
hanya pada kegiatan pembelajaran dan rutinitas harian, tetapi juga pada sistem pengelolaan
lembaga yang mendukung terciptanya lingkungan belajar yang humanis dan inklusif. Para
pengasuh menegaskan bahwa setiap aturan pesantren dirancang untuk menyeimbangkan
kedisiplinan dengan kenyamanan santri, sehingga regulasi yang diterapkan tidak bersifat
keras, melainkan menjadi pedoman yang fleksibel untuk membentuk kedewasaan dan rasa
tanggung jawab. Pendekatan ini sesuai dengan prinsip moderasi yang mengutamakan
keseimbangan dan menghindari sikap berlebih-lebihan.

Pembinaan spiritual dan mental di pesantren juga dilakukan dengan metode yang lebih
partisipatif. Ustadz dan ustadzah tidak hanya menyampaikan materi secara monolog, tetapi
sering mengajak santri terlibat dalam dialog mengenai isu keagamaan, sosial, hingga
fenomena aktual. Cara ini membantu mengasah kemampuan santri untuk berpikir kritis,
tidak mudah terpengaruh informasi yang menyesatkan, serta mampu memahami perbedaan
pendapat dengan lebih objektif. Hal tersebut sejalan dengan konsep literasi keagamaan
modern yang menuntut kemampuan memilah dan mengevaluasi informasi di era digital.

Keberagaman latar belakang santri di lingkungan pesantren juga memperkuat
terbentuknya sikap moderat. Perbedaan budaya, kebiasaan, dan praktik ibadah tidak
dianggap sebagai sumber pertentangan, tetapi dipahami sebagai kekayaan yang perlu
dihargai. Para ustadz menjelaskan bahwa santri dibiasakan memahami alasan di balik
perbedaan tersebut, sehingga mereka tumbuh menjadi pribadi yang lebih bijaksana dan
tidak mudah menghakimi. Hal ini mencerminkan nilai tasamuh yang menekankan toleransi
dalam perbedaan.

Di sisi lain, program eksternal pesantren turut memperkaya wawasan santri mengenai
keberagaman global. Kerja sama internasional, seperti pertukaran wawasan dengan
lembaga luar negeri, membuka kesempatan bagi santri untuk melihat bahwa praktik Islam
sangat beragam sesuai konteks budaya. Pengalaman ini mendorong mereka untuk memiliki
pandangan yang lebih terbuka dan tidak eksklusif. Pelatihan kepemimpinan dan program
organisasi juga membantu membangun rasa percaya diri, kemampuan berkomunikasi, dan
kesiapan menghadapi dinamika sosial.

Pelibatan santri dalam kegiatan pengabdian masyarakat, termasuk bakti sosial,
pengajian, serta kegiatan komunitas lainnya, memberikan kesempatan bagi mereka untuk
menerapkan ajaran Islam yang penuh kasih secara langsung. Ustadz menuturkan bahwa
pengalaman tersebut menumbuhkan rasa empati, kepedulian, dan kemampuan memahami
kondisi masyarakat yang beragam, sehingga moderasi beragama benar-benar tercermin
dalam perilaku sehari-hari, bukan hanya dalam konsep teoritis.

Secara keseluruhan, upaya pesantren dalam menanamkan moderasi beragama
dilakukan secara menyeluruh melalui pembelajaran, keteladanan, pembiasaan, pengalaman
sosial, hingga kebijakan kelembagaan. Kombinasi tersebut membuat moderasi menjadi

93

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

-
“atimmtt

budaya yang hidup di lingkungan pesantren, bukan sekadar materi pelajaran. Pendekatan
yang komprehensif ini menunjukkan bahwa pesantren memiliki peran penting dalam
membentuk generasi yang berkarakter moderat, menghargai perbedaan, dan mampu
menghadirkan nilai-nilai kedamaian dalam kehidupan bermasyarakat.

Dari seluruh jawaban narasumber, terlihat bahwa pesantren menanamkan berbagai nilai
moderasi beragama. Nilai kemanusiaan menjadi salah satu yang paling ditekankan, yaitu
menghormati manusia tanpa memandang latar belakang serta membiasakan perilaku saling
menolong melalui kegiatan sosial. Pesantren juga menumbuhkan nilai toleransi dan
penghargaan atas perbedaan, baik perbedaan pendapat antar-ulama maupun di antara santri,
dengan mengajarkan bahwa perbedaan merupakan rahmat yang harus disikapi dengan
bijak. Selain itu, nilai spiritual diperkuat dengan membiasakan ibadah seperti jamaah,
wirid, dan kajian “SEJAWI” (sregep : jamaah, nderes, wirid, ngaji), serta penguatan akhlak
dan tasawuf agar santri memiliki hati yang bersih. Nilai kebangsaan juga ditanamkan
melalui kegiatan seperti PHBI, Hari Santri, dan kerja sama lintas tokoh agama untuk
menegaskan bahwa Islam rahmatan lil ‘alamin sejalan dengan keharmonisan bangsa.
Pesantren juga mengajarkan nilai keadilan dan kesetaraan, yaitu memberikan kesempatan
yang sama kepada seluruh santri untuk menyampaikan pendapat tanpa paksaan, sebagai
praktik nyata dari prinsip moderasi. Model pendidikan pesantren yang memasukkan
prinsip-prinsip pendidikan damai semakin menguatkan penanaman nilai-nilai tersebut.
Pendekatan ini memadukan tradisi tasawuf dengan sikap toleran, sehingga mampu
membentuk generasi santri yang lebih terbuka dan inklusif."!

Selain itu, upaya memperkuat nilai-nilai moderasi di Pondok Pesantren Al-Amanah
juga perlu memperhatikan dinamika konflik nilai karakter yang kerap muncul di
lingkungan pesantren tradisional. Perbedaan cara memahami ajaran agama terkadang
memicu ketegangan antar-santri maupun antara santri dan pengasuh. Contohnya terlihat
pada perbedaan pandangan tentang akhlak antara tradisi mazhab klasik dan pengaruh
pemikiran modern. Situasi seperti ini dapat diredam melalui penerapan pendidikan karakter
yang menekankan dialog dan musyawarah, sehingga nilai tasamuh dan tawazun tidak
hanya menjadi konsep, tetapi benar-benar dihidupkan dalam keseharian untuk menciptakan
keharmonisan internal. Pendekatan ini sejalan dengan berbagai kajian tentang konflik nilai
di pesantren tradisional yang menegaskan pentingnya strategi moderat guna mencegah
perpecahan budaya keagamaan dan menguatkan identitas santri yang inklusif.'> Dengan
demikian, peran Pesantren Al-Amanah tidak hanya tampak pada aktivitas rutinnya, tetapi
juga pada kemampuannya mengelola potensi konflik menjadi peluang pembelajaran
moderasi beragama yang berkelanjutan.

' Chamami, M., Muhammad Nurkhanif, Moh Syakur, and Hanik Rosyida. "Islamic Boarding School Education
Format Based on Peace Building Character at Ponpes YPMI Al Firdaus Semarang (Optimization of Pesantren
Principles and Values)." In Proceedings of the 2nd Multidisciplinary International Conference, MIC, vol. 12, pp.
1-9. 2022.

12 M. R. Chamami et al., "Value Conflict of Character Education in Traditional Pesantren," Nadwa: Jurnal
Pendidikan Islam 16, no. 1 (2022): 78-95, https://doi.org/10.21580/nw.v1611.11234.

94

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

Terdapat beberapa faktor yang mendukung berlangsungnya pendidikan moderasi di
Pondok Pesantren Al-Amanah. Faktor pertama adalah komitmen pengasuh yang
berpandangan inklusif dan meneladankan sikap toleran sebagaimana dicontohkan
Rasulullah, ditambah dengan kultur pesantren yang berakar pada nilai-nilai Nahdlatul
Ulama. Kedua, kualitas ustadz dan ustadzah yang berwawasan luas dan memiliki
kemampuan menjelaskan perbedaan mazhab secara kontekstual sangat berpengaruh dalam
penyampaian nilai moderasi.(Anshari & Azmy, 2022) Ketiga, lingkungan pesantren yang
harmonis dan diisi santri dari berbagai latar belakang membuat pembelajaran toleransi
tumbuh secara alami. Keempat, metode pendidikan yang digunakan seperti diskusi,
musyawarah, dan keteladanan mendukung proses internalisasi nilai. Kelima, dukungan
eksternal berupa globalisasi dan jaringan kerja sama internasional membantu memperluas
wawasan keberagamaan santri.(Risky Kurniawan, Rindiyani, 2023)

Adapun faktor penghambat meliputi beberapa aspek, seperti tingkat pemahaman santri
yang masih beragam, baik secara emosional maupun intelektual, sehingga sebagian masih
kesulitan menerima perbedaan. Pengaruh media sosial dan konten ekstrem yang tidak
terverifikasi juga menjadi hambatan karena dapat memengaruhi cara pandang santri. Selain
itu, keterbatasan SDM serta waktu pembelajaran membuat internalisasi moderasi kadang
hanya tersampaikan secara implisit. Masuknya informasi dari internet atau Al yang tidak
valid turut menjadi tantangan, ditambah rendahnya literasi digital sebagian santri yang
dapat memicu kesalahpahaman terhadap isu keberagaman.

Selain faktor-faktor tersebut, kondisi psikologis santri yang sedang berada pada masa
pencarian jati diri juga menjadi tantangan tersendiri.(Rahmawati, 2020) Pada fase remaja,
rasa ingin tahu mereka sangat besar, namun kemampuan menganalisis informasi belum
sepenuhnya matang. Situasi ini membuat sebagian santri mudah terpengaruh oleh konten
keagamaan yang bersifat provokatif atau ekstrem, terutama jika dikemas dengan bahasa
yang menggugah emosi.(Dulkiah, 2022) Tanpa pendampingan yang tepat, proses pencarian
identitas ini dapat membawa mereka pada pemahaman yang tidak moderat.(Joll et al.,
2020)

Perbedaan latar belakang pendidikan agama sebelum memasuki pesantren turut
memperkuat hambatan dalam menanamkan moderasi. Santri yang berasal dari lingkungan
yang sangat homogen dalam praktik keagamaan sering memerlukan waktu lebih lama
untuk memahami adanya keragaman pendapat atau perbedaan praktik ibadah. Tahap
adaptasi ini terkadang menimbulkan diskusi atau perdebatan kecil di antara santri,
meskipun pada akhirnya mereka dapat menyesuaikan diri melalui pembimbingan dari
ustadz dan pengasuh.

Keterbatasan sarana pendukung belajar juga menjadi salah satu persoalan yang perlu
perhatian. Materi atau modul khusus tentang moderasi beragama, media pembelajaran yang
lebih variatif, serta pelatihan guru terkait pendekatan moderasi masih belum tersedia
sepenuhnya. Akibatnya, proses penanaman nilai moderat lebih banyak mengandalkan
ceramah dan keteladanan, bukan pembelajaran yang sistematis dan terencana. Minimnya

95

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

pelatthan bagi para pendidik juga memengaruhi kedalaman penyampaian materi
moderasi.(Fathunnajih et al., 2025)

Selain itu, padatnya aktivitas pesantren mulai dari belajar formal, program ibadah,
hingga kegiatan organisasi membuat ruang untuk dialog terbuka tentang moderasi
beragama menjadi terbatas.(Husni et al., 2025) Banyak nilai moderasi akhirnya dipelajari
santri melalui interaksi sehari-hari, bukan melalui pembahasan langsung di kelas. Hal ini
menjadikan sebagian santri kurang memahami bahwa sikap toleransi dan keterbukaan yang
mereka jalani sebenarnya merupakan bagian dari nilai moderasi beragama.(Ahmad Fuad
Hasyim Hafid Suyuthi, Syamsul Ma’arif, Agus Nurhadi, n.d.)

Di sisi lain, perkembangan teknologi dan arus informasi digital turut membawa
tantangan baru. Informasi yang bersifat radikal, provokatif, atau tidak sesuai dengan
konteks keindonesiaan sangat mudah diakses santri melalui media sosial. Tanpa keahlian
literasi digital yang memadai, mereka berisiko menerima informasi tersebut secara mentah
dan membawanya kembali ke lingkungan pesantren. Kesalahan memahami teks
keagamaan digital atau konten ceramah daring juga dapat memicu kebingungan dan distorsi
pemahaman.

Penggunaan teknologi berbasis Al yang semakin meluas juga menambah kompleksitas
tantangan. Walaupun membantu, Al kadang menghasilkan jawaban yang kurang akurat
atau tidak sesuai konteks.(Fulsher et al., 2025) Beberapa santri menjadikannya sebagai
rujukan utama tanpa melakukan pengecekan ulang, sehingga dapat memunculkan
pemahaman yang keliru. Rendahnya kebiasaan membaca referensi yang sahih semakin
memperbesar risiko salah tafsir.

Secara keseluruhan, berbagai hambatan tersebut memperlihatkan bahwa internalisasi
nilai moderasi beragama membutuhkan pendekatan yang lebih strategis, adaptif, dan
responsif terhadap perkembangan sosial maupun teknologi. Pesantren perlu memperkuat
literasi digital santri, meningkatkan kapasitas guru, serta menyediakan media pembelajaran
yang lebih komprehensif agar nilai moderasi tidak hanya dipahami, tetapi juga mampu
diwujudkan secara nyata dalam perilaku sehari-hari.

Upaya penanaman moderasi beragama di Pondok Pesantren Al-Amanah telah berjalan
secara menyeluruh melalui pengintegrasian nilai-nilai moderat dalam proses pembelajaran,
keteladanan pengasuh dan ustadz, serta berbagai kegiatan sosial dan keagamaan yang
membentuk sikap inklusif santri. Pesantren berperan signifikan dalam menumbuhkan nilai
kemanusiaan, toleransi, spiritualitas, kebangsaan, dan keadilan yang ditanamkan melalui
kegiatan belajar, interaksi harian, serta program pengembangan karakter dan kerja sama
internasional. Faktor pendukung utama meliputi pandangan inklusif pengasuh, kompetensi
ustadz/ustadzah, keberagaman lingkungan santri, metode pendidikan berbasis dialog, dan
jaringan global yang memperkaya wawasan keberagamaan. Meski demikian, penelitian
menemukan beberapa hambatan seperti beragamnya kemampuan santri dalam memahami
perbedaan, pengaruh negatif media sosial, keterbatasan SDM dan waktu, serta rendahnya
literasi digital yang berpotensi memunculkan miskonsepsi. Secara keseluruhan,

96

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

menggambarkan bahwa meskipun penanaman nilai moderasi telah berlangsung dengan
baik, peningkatan literasi digital dan penguatan kapasitas santri tetap diperlukan agar
internalisasi nilai dapat berjalan lebih optimal dan merata.

Pondok Pesantren Al-Amanah menunjukkan kontribusi yang kuat dan bernilai dalam
menumbuhkan moderasi beragama melalui pendekatan pendidikan yang terencana dan
menyeluruh.(Yasin, 2025) Nilai-nilai seperti tawassuth, tasamuh, tawazun, dan i’tidal
diterapkan dalam proses belajar mengajar, terutama dalam mata pelajaran keagamaan inti,
sehingga santri tidak hanya memahami ajaran agama, tetapi juga memaknai keberagaman
sebagai bagian dari tradisi keilmuan Islam. Dengan strategi pembelajaran seperti ini,
pesantren telah memberikan dasar yang kokoh untuk membentuk generasi yang berpikiran
terbuka dan tidak mudah terjebak pada pemahaman ekstrem. Penekanan pada moderasi
sebagai karakter inti menunjukkan bahwa Al-Amanah melaksanakan fungsi pendidikannya
dengan penuh tanggung jawab moral dan sosial. Kontribusi ini semakin terlihat dari
keteladanan para pengasuh dan ustadz yang menjadi model nyata bagi santri dalam
berperilaku moderat. Sikap ramah, bijak, dan menghargai perbedaan baik dalam ibadah
maupun latar belakang santri menunjukkan bahwa nilai moderasi ditanamkan tidak hanya
melalui teori, tetapi juga melalui praktik sehari-hari. Banyak penelitian menegaskan bahwa
figur kyai atau ustadz adalah faktor penentu dalam berhasilnya pendidikan moderasi,
karena santri lebih mudah menyerap nilai ketika melihat langsung implementasinya.
Dengan demikian, budaya toleran yang dibangun Al-Amanah menjadi aset penting dalam
proses internalisasi moderasi beragama.(Al-ghifari et al., 2024)

Selain melalui pembelajaran dan keteladanan, pembiasaan dalam kegiatan sosial dan
keagamaan juga memperkuat karakter moderat santri. Kegiatan seperti kerja bakti,
pengajian, bakti sosial, diskusi kelompok, serta organisasi santri menjadi ruang nyata untuk
mempraktikkan nilai toleransi dan kebersamaan.(Mukaffan, 2024) Lingkungan seperti ini
melatih santri untuk bekerja sama dengan berbagai karakter dan latar belakang, sehingga
menumbuhkan empati dan rasa saling menghargai. Banyak kajian akademik menunjukkan
bahwa metode habituasi atau pembiasaan merupakan strategi efektif dalam membentuk
perilaku moderat, karena nilai tersebut tidak hanya diajarkan tetapi dijalani setiap hari oleh
para santri.(Idris et al., 2025) Pada akhirnya, lingkungan pesantren yang beragam dan
metode pendidikan yang inklusif menjadi faktor penting yang memupuk sikap toleran dan
cinta kebinekaan. Kehidupan bersama santri dari berbagai wilayah dan budaya membuat
pesantren berfungsi sebagai ruang belajar sosial yang memungkinkan moderasi tumbuh
secara alami.(Wibowo et al.,, 2020) Dalam konteks masyarakat Indonesia yang
multikultural, kontribusi Al-Amanah ini sangat signifikan karena turut membentuk santri
menjadi pribadi yang siap hidup damai di tengah perbedaan. Hal ini sejalan dengan
berbagai penelitian yang menilai pesantren sebagai lembaga yang potensial dalam
mempromosikan toleransi, harmoni, serta Islam yang ramabh.

Pondok Pesantren Al-Amanah memiliki peran yang besar dalam mengembangkan
nilai-nilai moderasi beragama melalui proses pendidikan yang menyeimbangkan

97

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

pemahaman keagamaan dengan pembentukan sikap toleran. Kurikulum pesantren
dirancang dengan memasukkan materi fikih, akidah, tafsir, dan akhlak yang dijelaskan
secara relevan dengan kehidupan sehingga santri tidak hanya memahami ajaran agama
secara tekstual, tetapi juga menyadari bahwa perbedaan pendapat merupakan bagian dari
tradisi keilmuan Islam.(Rojik & Alim, 2024) Penggunaan metode belajar seperti diskusi,
musyawarah, dan kajian perbandingan mazhab membantu santri melihat keberagaman
secara lebih luas. Hal ini menunjukkan bahwa Al-Amanah tidak sekadar memberikan
pengetahuan agama, tetapi juga membangun kemampuan berpikir kritis, sikap empati, dan
cara pandang moderat yang penting dalam masyarakat majemuk. Kontribusi penting
lainnya tampak melalui keteladanan pengasuh dan ustadz yang menjadi contoh nyata dalam
menghidupkan nilai moderasi.(Anas et al., 2025) Melalui sikap santun, penghargaan
terhadap perbedaan praktik ibadah, dan pembiasaan kegiatan sosial seperti kerja bakti, bakti
sosial, serta forum diskusi, pesantren membangun budaya inklusif yang mendorong santri
dari berbagai latar belakang untuk saling memahami. Lingkungan yang beragam tersebut
menjadi ruang praktis bagi santri untuk menerapkan nilai toleransi dalam kehidupan sehari-
hari. Dengan demikian, kontribusi pendidikan Pondok Pesantren Al-Amanah tidak hanya
membentuk pengetahuan, tetapi juga karakter dan keahlian sosial santri, sehingga mereka
tumbuh sebagai pribadi yang moderat, terbuka, dan mampu berperan dalam menjaga
harmoni sosial.(Mandaini Sufita Sutrisnawati, 2024)

Pondok Pesantren Al-Amanah tidak hanya mengintegrasikan moderasi beragama
melalui kurikulum, tetapi juga memperkuatnya lewat berbagai program pembinaan
karakter dan aktivitas sosial-keagamaan yang terencana. Beragam kegiatan seperti gotong
royong, pelayanan masyarakat, pengajian rutin, hingga aktivitas organisasi santri berfungsi
sebagai wahana pembelajaran yang menanamkan nilai moderat secara alami. Rutinitas ini
mendorong santri untuk bekerja sama, berempati, dan menghargai keberagaman secara
langsung melalui interaksi sehari-hari, sehingga nilai toleransi tidak hanya dipahami
sebagai konsep, melainkan dipraktikkan dalam kehidupan nyata.

Di samping itu, pesantren juga memperkaya wawasan santri melalui program yang
melibatkan pihak luar, termasuk lembaga internasional. Kegiatan seperti seminar, pelatihan
kepemimpinan, serta kolaborasi pendidikan dengan negara lain memberikan kesempatan
kepada santri untuk mengenal keragaman budaya dan pemikiran global. Paparan terhadap
lingkungan multikultural ini memperluas perspektif santri dan menegaskan bahwa
keberagaman merupakan bagian dari realitas yang harus disikapi secara bijak dan
proporsional. Program semacam ini juga menjadi bekal yang penting bagi santri untuk
menghadapi arus informasi global di era digital.

Kondisi pesantren yang dihuni oleh santri dari berbagai daerah dan latar belakang sosial
turut membentuk lingkungan belajar yang majemuk. Interaksi yang terjadi di ruang asrama,
kelas, dan kegiatan komunitas memaksa santri untuk beradaptasi, memahami perbedaan,
dan membangun kesepahaman dalam kehidupan bersama. Kehidupan sosial yang
heterogen tersebut menjadi sarana edukatif yang efektif, karena santri secara langsung

98

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

mengalami proses pembelajaran toleransi dan inklusivitas melalui pengalaman
interpersonal sehari-hari.

Aspek spiritualitas juga mendapatkan perhatian serius dalam pembinaan nilai moderasi
di pesantren. Melalui kegiatan keagamaan seperti shalat berjamaah, dzikir, pengajian kitab
klasik, dan pembelajaran tasawuf, santri dibimbing untuk mengembangkan sikap rendah
hati, ketenangan batin, dan akhlak yang lembut. Penguatan spiritual ini menjadi fondasi
moral yang mendorong santri untuk menjauhi sikap ekstrem, tidak mudah menghakimi,
serta mampu menghargai perbedaan dalam kehidupan sosial maupun keagamaan.

Selain pembiasaan ibadah, pola komunikasi yang dibangun oleh para ustadz dan
pengasuh juga berkontribusi besar terhadap penguatan moderasi. Ruang dialog, diskusi
terbuka, dan musyawarah yang rutin dilakukan melatih santri untuk menyampaikan
pandangan dengan sopan, mendengarkan pendapat lain secara objektif, dan mencari solusi
melalui pendekatan kebersamaan. Kemampuan berdialog inilah yang menjadi elemen
penting dalam pembentukan karakter santri yang siap menghadapi realitas sosial yang
plural.

Melalui berbagai strategi tersebut, Pondok Pesantren Al-Amanah berfungsi tidak hanya
sebagai institusi pendidikan agama, tetapi juga sebagai pusat pembentukan karakter dan
pembelajaran sosial. Santri tidak hanya memperoleh pengetahuan keagamaan, tetapi juga
dibina agar matang secara emosional dan sosial. Harapannya, lulusan pesantren mampu
menjadi agen moderasi di tengah masyarakat dan membawa nilai-nilai Islam yang damai,
toleran, serta selaras dengan keragaman budaya Indonesia.

Nilai-nilai moderasi beragama yang dikembangkan di Pondok Pesantren Al-Amanah
tampak jelas melalui kurikulum, kehidupan sosial, dan budaya pesantren yang berlangsung
sehari-hari. Pesantren ini mengajarkan prinsip fawassuth (berada di tengah), tasamuh
(toleransi), tawazun (keseimbangan), dan i’tidal (keadilan) dalam mata pelajaran inti
seperti fikih, akidah, tafsir, dan akhlak.(Wakhidah, 2025) Penerapan nilai tersebut tidak
berhenti pada teori, tetapi dihidupkan dalam proses pembelajaran yang mendorong santri
berdialog, berpendapat, serta menghormati keragaman pandangan ulama. Hal ini
menunjukkan bahwa perbedaan tidak dipandang sebagai persoalan, melainkan sebagai
bagian dari kekayaan tradisi keilmuan pesantren. Fakta ini memperkuat argumen bahwa
moderasi menjadi prinsip inti yang ditanamkan secara sistematis dalam pendidikan di Al-
Amanah. Selain itu, nilai kemanusiaan, toleransi, kebangsaan, dan spiritualitas juga
dikuatkan melalui rutinitas pesantren dan keteladanan pengasuh serta ustadz. Kegiatan
seperti pengajian, shalat berjamaah, wirid, bakti sosial, hingga kerja bakti menumbuhkan
rasa kepedulian dan kebersamaan antar-santri. Lingkungan yang dihuni oleh santri dari
berbagai daerah dan latar belakang turut membentuk sikap inklusif, karena mereka terbiasa
berinteraksi dalam keberagaman. Dengan demikian, dapat ditegaskan bahwa nilai moderasi
di Pondok Pesantren Al-Amanah tidak hanya dipahami sebagai konsep moral, tetapi telah
menjadi budaya yang tertanam kuat melalui kebiasaan, keteladanan, dan praktik kehidupan
Bersama.(Asror, 2022)

99

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

Nilai-nilai moderasi tersebut semakin kokoh karena didukung oleh pola pembinaan
yang konsisten, baik melalui kegiatan formal maupun nonformal. Di luar kelas, santri
dibimbing untuk menerapkan sikap saling menghargai, mengendalikan emosi, dan
mengutamakan musyawarah ketika menghadapi perbedaan pendapat atau permasalahan
sehari-hari. Tradisi seperti halagah malam, diskusi kitab kuning, serta dialog terbuka
dengan ustadz memberikan ruang bagi santri untuk berlatih berpikir kritis sekaligus belajar
menerima pandangan yang berbeda. Kehadiran pengasuh dan ustadz yang selalu
mendorong santri untuk bersikap bijak, tidak mudah menghakimi, dan mengedepankan
akhlak, memperkuat internalisasi nilai moderasi dalam diri santri.

Lebih jauh, pesantren juga menyediakan lingkungan belajar yang aman dan inklusif
sehingga setiap santri merasa diterima tanpa memandang asal daerah, kemampuan
akademik, maupun latar belakang budaya. Sikap gotong royong, solidaritas, dan
kebersamaan tercermin dari bagaimana santri saling membantu dalam belajar, berbagi
tugas kebersihan, serta bekerja sama dalam kegiatan keagamaan maupun sosial.
Pengalaman hidup bersama dalam keberagaman ini memiliki dampak besar dalam
membentuk kepribadian santri yang toleran, bertanggung jawab, dan mampu menjaga
harmoni sosial.

Dengan demikian, pengembangan nilai moderasi di Pondok Pesantren Al-Amanah
berlangsung secara menyeluruh, meliputi aspek kognitif, afektif, dan psikomotor. Santri
bukan hanya memahami konsep moderasi secara teoritis, tetapi juga mempraktikkannya
dalam kehidupan sehari-hari melalui interaksi, kegiatan, dan keteladanan lingkungan
pesantren. Hal ini menunjukkan bahwa moderasi beragama telah menjadi budaya yang
mengakar kuat dan menjadi fondasi pembentukan karakter santri Al-Amanah sebagai
generasi yang terbuka, adaptif, serta siap menghadapi dinamika masyarakat yang plural dan
multikultural.

Pelaksanaan pendidikan moderasi beragama di Pondok Pesantren Al-Amanah
mendapat dukungan dari berbagai faktor yang saling berkaitan. Tekad kuat para pengasuh
dan ustadz yang memiliki cara pandang terbuka menjadi unsur kunci karena keteladanan
mereka secara langsung memberi contoh sikap toleran kepada para santri. Selain itu,
kemampuan pendidik dalam memaparkan perbedaan mazhab dan pandangan ulama secara
proporsional membuat pembelajaran menjadi lebih dialogis dan menumbuhkan sikap
menghargai keberagaman. Lingkungan pesantren yang dihuni santri dengan latar belakang
yang beragam turut memperkuat pendidikan moderasi karena interaksi sosial yang terjadi
setiap hari menjadi sarana belajar tentang toleransi.(Risky Kurniawan, Rindiyani, 2023)
Tidak hanya itu, metode pembelajaran berbasis musyawarah, diskusi, serta kegiatan sosial
rutin juga membantu menginternalisasi nilai-nilai moderasi, ditambah adanya kerja sama
global yang memperluas wawasan santri mengenai kehidupan multikultural. Di sisi lain,
pelaksanaan pendidikan moderasi beragama masih menghadapi tantangan yang
menghambat keberhasilannya secara optimal. Perbedaan tingkat pemahaman di kalangan
santri sering menjadi hambatan, sebab sebagian santri belum mampu menerima keragaman

100

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

secara matang baik dari sisi emosional maupun intelektual. Pengaruh negatif media sosial
dan maraknya konten ekstrem yang tidak tervalidasi turut berpotensi membentuk persepsi
keliru mengenai perbedaan. Hambatan lainnya adalah keterbatasan jumlah pendidik, waktu
pembelajaran yang tidak selalu memadai, serta penyampaian nilai moderasi yang kadang
tidak eksplisit sehingga tidak terserap dengan baik. Minimnya literasi digital santri juga
membuat mereka mudah terjebak pada misinformasi dan narasi intoleran. Kondisi tersebut
menunjukkan bahwa meskipun pendidikan moderasi telah berjalan, masih dibutuhkan
penguatan strategi, peningkatan kompetensi pendidik, dan pengembangan literasi digital
agar nilai-nilai moderasi dapat diinternalisasi secara lebih efektif.

Efektivitas pendidikan moderasi beragama di Pondok Pesantren Al-Amanah juga
sangat bergantung pada dukungan sarana dan kebijakan internal pesantren. Ketersediaan
fasilitas belajar yang memadai, ruang diskusi yang nyaman, serta akses terhadap literatur
keagamaan yang beragam menjadi faktor yang dapat memperkaya wawasan santri dalam
memahami konsep moderasi secara lebih komprehensif. Kebijakan pesantren yang
mendorong budaya dialog, penghargaan terhadap perbedaan, dan penyelesaian masalah
secara musyawarah turut menjadi landasan penting dalam menciptakan iklim pendidikan
yang inklusif. Tidak hanya itu, kolaborasi pesantren dengan berbagai lembaga pendidikan,
organisasi keagamaan, dan komunitas sosial semakin membuka ruang bagi santri untuk
memperoleh perspektif baru tentang pentingnya hidup harmonis dalam masyarakat yang
majemuk. Interaksi lintas budaya dan lintas lembaga ini menjadi pengalaman nyata bagi
santri dalam mempraktikkan nilai moderasi di luar lingkungan pesantren.

Meski demikian, penguatan pendidikan moderasi beragama memerlukan komitmen
berkelanjutan agar mampu menjawab tantangan yang semakin kompleks di era digital.
Pesantren perlu memperbarui pendekatan pembelajaran yang adaptif terhadap
perkembangan teknologi, terutama dengan memastikan santri memiliki keahlian literasi
digital yang kuat. Pengenalan materi literasi media, pelatihan verifikasi informasi, serta
pendampingan dalam penggunaan media sosial secara bijak dapat menjadi solusi strategis
untuk menghadapi derasnya arus informasi yang tidak selalu kredibel. Selain itu,
peningkatan kapasitas pendidik melalui pelatihan moderasi beragama, manajemen kelas
berorientasi dialog, dan pendekatan pedagogis berbasis nilai akan memperkuat kompetensi
mereka dalam mengajar dan membimbing santri.

Dengan langkah-langkah tersebut, upaya internalisasi nilai moderasi di Al-Amanah
dapat berjalan lebih menyeluruh, terarah, dan berkelanjutan. Pesantren tidak hanya
berfungsi sebagai pusat transfer ilmu keagamaan, tetapi juga sebagai lembaga yang
membentuk karakter santri menjadi pribadi yang bijaksana, toleran, dan mampu menjadi
agen perdamaian di tengah masyarakat. Pada akhirnya, penguatan sistem, sumber daya, dan
literasi digital menjadi kunci penting agar pendidikan moderasi beragama dapat
menghasilkan generasi yang siap menghadapi tantangan global tanpa kehilangan nilai-nilai
keislaman yang rahmatan lil- ‘alamin.

101

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
i Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

4. KESIMPULAN
Temuan penelitian menunjukkan adanya fakta yang cukup mengejutkan, yaitu bahwa

kontribusi Pondok Pesantren Al-Amanah dalam menanamkan nilai-nilai moderasi beragama
ternyata jauh lebih kuat dan sistematis daripada yang diperkirakan sebelumnya. Pesantren ini
tidak hanya menekankan pemahaman agama yang seimbang, tetapi juga berhasil membangun
lingkungan sosial yang mendorong dialog, sikap inklusif, serta kerja sama antar santri dengan
latar belakang yang beragam. Yang lebih mencengangkan, metode pendidikan yang diterapkan
melalui integrasi kegiatan formal, nonformal, hingga pembiasaan sikap sehari-hari ternyata
mampu menghasilkan perubahan nyata dalam cara santri memahami perbedaan dan hidup
berdampingan secara harmonis.

Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan. Fokus penelitian yang hanya pada
Pondok Pesantren Al-Amanah membuat hasilnya belum dapat digeneralisasi ke pesantren lain.
Pengumpulan data yang terbatas pada waktu tertentu juga memungkinkan adanya informasi
penting yang belum tersentuh secara mendalam. Selain itu, jawaban informan mungkin
dipengaruhi subjektivitas sehingga dapat memengaruhi keakuratan temuan. Penelitian ini juga
belum menelaah faktor eksternal secara menyeluruh, sehingga diperlukan studi lanjutan dengan
cakupan lebih luas untuk mendapatkan gambaran yang lebih lengkap.

Penelitian selanjutnya disarankan untuk melibatkan lebih banyak pesantren agar
hasilnya lebih menyeluruh. Metode penelitian campuran dapat digunakan supaya data lebih
kuat dan beragam. Selain itu, perlu ditambahkan analisis faktor eksternal seperti kebijakan,
lingkungan sosial, dan pengaruh media digital. Penelitian jangka panjang juga dapat dipilih
untuk melihat perkembangan moderasi beragama secara lebih mendalam.

5. DAFTAR PUSTAKA

Ahmad Fuad Hasyim Hafid Suyuthi, Syamsul Ma’arif, Agus Nurhadi, R. W. (n.d.).
EDUKASIA ISLAMIKA. 99—-118. https://doi.org/10.28918/jei.v10i1.11296

Al-ghifari, D. H., Aliyah, M., & Jember, N. (2024). Traditional Authority of Kyai and Its
Impact on Religious Moderation in East Java Pesantren. 2(2), 129—144.

Anas, M., Rokhman, M., & Fatikh, M. A. (2025). The Indonesian Journal of the Social
Sciences Kiai ’ s Leadership Strategies in Strengthening Religious Moderation in Islamic
Boarding Schools Article in Jurnal Ilmiah Peuradeun. 13(1).

Anshari, M. R., & Azmy, A. (2022). Nalar : Jurnal Peradaban dan Pemikiran Islam Finding
Religious Moderation in Pondok Pesantren : Religious Moderation Education at Pondok
Pesantren in Central Kalimantan. 6, 7-12. https://doi.org/10.23971/njppi.v6i2.4507

Asror, M. (2022). Implementasi Pendidikan Multikultural Dalam Upaya Mengembangkan
Sikap Toleransi Santri Di Pondok Pesantren. 1.

Dulkiah, M. (2022). Religious Attitudes and Radical Behavior of Islamic Boarding School
Students. 9(2018), 235-244. https://doi.org/10.15575/psy.v9i2.8723

Fathunnajih, Sumiarti, Kurniati, R., Hamidah, N., & Syahbudin, A. (2025). INTEGRATION
OF RELIGIOUS MODERATION INTO THE INDONESIAN ISLAMIC RELIGIOUS
EDUCATION CURRICULUM: LITERATURE REVIEW. Sosioedukasi: JURNAL
ILMIAH ILMU PENDIDIKAN DAN SOSIAL, 14(1), 209-216.

Fulsher, A., Pagkratidou, M., & Kendeou, P. (2025). GenAl and misinformation in education :

102

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

Vol. 2 No. 1 Edisi Januari 2026 E.ISSN. 3089-8480
i Indonesian Journal of Islamic Studies (IJIS)
Journal page is available to
https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index
Email: admin@jurnalcenter.com

a systematic scoping review of opportunities and challenges. Al & SOCIETY,
0123456789. https://doi.org/10.1007/s00146-025-02536-y

Habibie, M. L. H. (2021). MODERASI BERAGAMA DALAM PENDIDIKAN ISLAM DI
INDONESIA. 01(1), 121-150.

Husni, M., Zaironi, M., Malang, U. A., & Email, C. (2025). THE INTERNALIZATION
MECHANISMS OF RELIGIOUS MODERATION VALUES. 7(3), 206-219.
https://doi.org/10.37680/scaffolding.v713.7937

Idris, S., Irvani, A., Hr, S., Tujuh, D. G., Ruhaya, B., & Kamilah, N. (2025). Habituation of
Moderate Religious Values at the Thyaul Ulum DDI Baruga Majene Islamic Boarding
School. 8(1), 18-25.

Joll, C. M., Aree, S., & Rijal, S. (2020). Pesantren Resilience: The Path to Prevent Radicalism
and Violent Extremism. 27(2).

Mandaini Sufita Sutrisnawati, R. P. (2024). Pesantren Sebagai Media Moderasi Beragama Di
Indonesia. 25(1), 89—103. https://doi.org/10.24090/jpa.v2511.2024.pp89-103

Mukaffan. (2024). Transformation Of Religious Moderation Learning At Islamic Boarding
School. 13(1), 145-155.

Rahmawati, A. Y. (2020). Pondok Pesantren Tradisional. 2(July), 1-23.

Risky Kurniawan, Rindiyani, S. (2023). Penguatan moderasi beragama di lingkungan pondok
pesantren. 55-59.

Rojik, A., & Alim, A. (2024). Kurikulum pendidikan toleransi untuk pesantren tingkat SMA.
17(1), 141-150. https://doi.org/10.32832/tawazun.v17il

Spradley, P., & Huberman, M. (2024). Kajian Teoritis tentang Teknik Analisis Data dalam
Penelitian Kualitatif : (=ss DUisls Dls il j ai (51b] 8 alu glslble S ginimeiis 1Y ol ai a5 Lallos sq Lol
84—77 (2)1 . Lings Lalesi LI i 5Y sLof ai lings Lalesi ciili Culivus 5ons Cilws iininis alsls Y glas o,

Tinggi, S., Islam, A., & Lubuk, S. (2023). MANAJEMEN LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM
DI MADRASAH : Analisis Tentang Model dan Implementasinya. 4(1), 162—174.

Wakhidah, 1. (2025). Internalisasi Nilai Pendidikan Islam Moderat dalam Pesantren melalui
Pembelajaran Kitab Jawahirul Adab. 3(4), 4857-4864.

Waruwu, M. (2024). Pendekatan Penelitian Kualitatif : Konsep , Prosedur , Kelebihan dan
Peran di Bidang Pendidikan. 5, 198-211.

Wibowo, Y. A., Jordan, E., Elkasinky, A., Suryana, D. D., Putri, S. N., Puspitaningrum, H., J,
D. R. N., Lestari, D. D., Oktavia, E., Kinthen, N., Keguruan, F., & Surakarta, U. M.
(2020). Pengembangan Bakat dan Kreativitas Siswa Melalui Kegiatan Ekstrakurikuler di
MI  Muhammadiyah  Sabrang  Lor , Trucuk , Klaten. 2(1), 1-7.
https://doi.org/10.23917/bkkndik.v211.10939

Yasin, M. (2025). PRESERVING AND TRANSMITTING FOR RELIGIOUS MODERATION
THROUGH PESANTREN : A CASE STUDY OF PESANTREN LIRBOYO , EAST JAVA ,
INDONESIA. 3(1), 1-18. https://doi.org/10.30762/ijoresco.v311.3583

103

——
| —


https://e-jurnal.jurnalcenter.com/index.php/ijis/index

